
Aandacht zoeken, hoe doe je dat? 
Een procesvisie van het collectief ‘aandachtzoekers’ 

 

Als goed onderwijs erop gericht is het vermogen tot aandacht te vormen, opdat een nieuwe 
generatie zich kan verbinden met de wereld, hoe kan zo’n aandachtsvormende praktijk dan 
vormgegeven worden? 

 

Ons collectief kwam samen rond de visie dat aandacht enorm belangrijk is in educatieve 
contexten, maar ook in het leven daarbuiten. Helaas ontbreekt het in die maatschappij maar al 
te vaak aan dit kostbare goed. Dat benadrukken ook verschillende denkers die zich met deze 
thematiek bezighouden. Ze omschrijven onze maatschappij als een samenleving waarin mensen 
constant afgeleid zijn (Geerinck, 2019, p. 113), waarin er gebrek is aan ruimte en tijd om samen 
te zijn, om ons naar binnen te keren en de ingewikkelde werkelijkheid tot ons te laten komen 
(Bastiaansen, 2023), waarin het subject een afstandelijk-agressieve houding ten opzichte van de 
wereld aanneemt (Rosa, 2023, p. 49) en waarin wetenschappers steeds minder tijd nemen om 
werkelijk aanwezig te zijn bij hun studieobjecten (Ingold, 2017). Aan dit gebrek aan een gevoel 
van verbinding schrijven deze auteurs een reeks negatieve gevolgen toe, waaronder toenemende 
ervaringen van eenzaamheid en depressie (Rosa, 2023) en de evolutie naar een 
wetenschappelijk veld dat niet langer correspondeert met de buitenwereld (Ingold, 2017). 

Het aanvoelen van deze urgentie zette ons ertoe aan over school te gaan denken als een plek 
voor vorming van aandacht. Om het met de woorden van Ilse Geerinck te zeggen: “Goed 
onderwijs is steeds gericht op praktijken die het vermogen tot aandacht vormen.” (Geerinck, 
2019) Vanuit deze overtuiging stelden we ons de vraag hoe pedagogische aandacht kan zorgen 
voor verbinding in de onderwijspraktijk. Deze vraag behoeft enige verheldering: Wat wordt er juist 
bedoeld met ‘aandacht’? Wat betekent het om aandachtig te zijn? Wat verstaan wij onder 
pedagogisch en welke rol speelt de docent daarin? Wat is onze visie op de onderwijspraktijk? 

In navolging van Masschelein en Simons willen wij stellen dat een schoolse plek leerlingen 
aandachtig maakt en hun interesse opwekt. Het is een plek die aandacht mogelijk maakt en een 
aanwezigheid bij de dingen tot stand brengt, zodat we erdoor geraakt kunnen worden. De 
schoolse ruimte moet zo worden georganiseerd dat leerlingen even stil kunnen staan, waardoor 
de dingen aan hen kunnen verschijnen als reële zaken die ertoe doen. De schoolse tijd is een tijd 
van aandacht voor de wereld. We zijn er aanwezig, gericht op het ontmoeten, het leren kennen 
en het ontdekken. (Masschelein & Simons, 2013, pp. 53-63) Merk op dat school omschreven 
wordt in termen van tijd en ruimte. Carolien Hermans definieert onderwijs in termen van het 
delen en schenken van aandacht en dat binnen een pedagogisch milieu (Hermans, 2023, p. 97). 

Dit roept de vraag op wat een pedagogisch milieu is. Opnieuw worden ruimte en tijd naar voren 
geschoven als de belangrijkste spelers. Volgens Geerinck zijn ruimte en tijd, vrijgemaakt van 
andere bemoeienissen, dan ook de cruciale voorwaarden om een ervaring van onderwijs 
mogelijk te maken. Onderwijs ontstaat volgens haar wanneer er een verbinding wordt gemaakt 
tussen mensen door een welbepaalde plaats, een welbepaalde tijd en een welbepaalde wijze 
van handelen (Geerinck, 2019, pp. 126-127). Masschelein en Simons omschrijven het als een 
welbepaalde materialisatie en vormgeving van deze vrijgemaakte tijd (Masschelein & Simons, 



2013, p. 52). Bastiaans stelt dat de pedagogiek die aandachtige betrokkenheid als grondhouding 
aanneemt, ruimte wil maken voor leerlingen om zich te leren verhouden tot zichzelf, de ander en 
de wereld (Bastiaansen, 2023). Hermans legt uit dat een pedagogisch milieu zich vormt wanneer 
docent en leerling gezamenlijk de aandacht richten op een zaak. In haar woorden wordt het “een 
omgeving die buiten de alledaagse orde staat en waar iets nieuws kan ontstaan” (Hermans, 
2023, p. 97).  

Wat dit ‘nieuws’ is dat kan ontstaan, wordt duidelijk als we het begrip ‘vorming’ van Masschelein 
en Simons onder de loep nemen. Vorming is waar het voor hen om draait in onderwijs. Het is een 
bepaalde verhouding die we aannemen ten opzichte van de wereld. Deze verhouding wordt 
gekenmerkt door aandacht, zorg en interesse voor de wereld en voor het zelf in relatie tot die 
wereld. Het ‘ik’ wordt in confrontatie met de wereld opgeheven en een nieuw ‘ik’ krijgt gestalte in 
relatie tot die wereld. Het eerste moment van dit nieuwe ‘ik’ is er een van aandacht, van de 
ervaring. (Masschelein & Simons, 2013, p. 53) Het doet denken aan wat Hartmut Rosa beschrijft 
als een ervaring van resonantie. Wanneer we resonantie ervaren, worden we in eerste instantie 
geraakt door iets in de wereld dat op ons afkomt. Dat kan een mens zijn, maar ook een 
landschap, idee of melodie. Wanneer we responsief kunnen zijn op dit appel uit de wereld, wordt 
de resonante ervaring compleet. Er ontstaat een wisselwerking tussen subject en wereld. Deze 
ervaring van resonantie transformeert ons. Dat kan een levensveranderende transformatie zijn, 
maar ook een nauwelijks merkbare verandering. (Rosa, 2023, pp. 48-51) Masschelein en Simons 
stellen het als volgt: 

“[Bij] vorming hoeft men zich geen heroïsche voorstellingen te maken. Iemand wiens interesse 
echt gewekt wordt, zal voortaan ook aandacht hebben voor dingen waar hij vroeger geen 
aandacht voor had en dingen waar men echt aandacht voor heeft, dat wil zeggen, waar men bij 
stilstaat en waaraan men zich blootstelt, kunnen ons veranderen. Ze kunnen niet enkel 
veranderen wat we weten en kunnen, maar hoe we denken en zijn. Ze kunnen zich, vaak 
langzaam, inschrijven in onze handen, onze blik, de houding en gebaren van ons lichaam, de toon 
van onze stem, in hoe we ons tot de wereld, tot anderen en tot onszelf verhouden” (Masschelein & 
Simons, 2013, pp. 54-55) 

Buiten ruimte en tijd komen ook lichamelijkheid en materialiteit naar voren als belangrijke 
elementen in een pedagogie gestoeld op aandacht. Hermans wijst ons op het feit dat het de 
openheid van het lichamelijke is waardoor we in voortdurende verbinding met de wereld staan. 
(Hermans, 2023, p. 97) Onze zintuigen maken de wereld voor ons toegankelijk. Om die reden 
wilden we in ons eigen experiment dan ook starten vanuit die zintuiglijke ervaring van de wereld. 
Er zijn maar weinig dingen die je zo op scherp stellen als het wegvallen van een zintuig. De 
andere zintuigen lijken plots een extra inspanning te maken om de ontbrekende perceptie te 
compenseren. Dat is al helemaal het geval als het gaat om zicht in een visueel gerichte cultuur. 
We kozen er daarom voor om de groep een stukje geleid te laten wandelen met gesloten ogen. 
Dit stelt niet alleen de andere zintuigen op scherp, maar maakt ook dat je de omgeving plots op 
een heel andere manier ervaart. De wandeling werkt daarom niet alleen aandachtverscherpend, 
maar ook als overgangsmoment naar een pedagogische ruimte. Dit werd bevestigd in reacties 
van de leergemeenschap op deze oefening. 

Dit overgangsmoment is de eerste van vier acten die volgens Masschelein en Simons nodig zijn 
om tot vorming te komen. Het gaat om een soort tijdelijke opheƯing van de alledaagse, 
productieve tijd, maar ook van het ‘ik’. (Masschelein & Simons, 2013, pp. 55-56) Het is nodig dit 
‘ik’, met zijn identiteit en achtergrond, behoeftes en verlangens opzij te kunnen zetten, want het 
vermogen tot aandacht ligt precies in dit kunnen leegmaken van het denken. Daar wijst Geerinck 



op. Men moet een afwachtende houding kunnen aannemen. Verwachtingen moeten worden 
opgeschort. Dit alles om ruimte te maken voor ‘iets’ dat op ons afkomt. (Geerinck, 2019, pp. 113-
114) Hermans vult aan dat men zich moet openstellen en ruimte maken voor dat wat niet het zelf 
is: voor het andere. Het is het andere laten verschijnen als andere, zonder oordeel en primair 
gericht op het aangaan van een verbinding. (Hermans, 2023, p. 97) Volgens Geerinck heeft een 
school daarom twee belangrijke opdrachten, namelijk leerlingen tijdelijk losmaken van hun ego 
(hun behoeftige, verlangende ik) en hen vervolgens in verhouding zetten met ‘iets’ anders. 
(Geerinck, 2019, p. 113) 

De tweede act van vorming is dan ook het ‘op tafel leggen’. Door voorwerpen los te maken uit 
hun dagdagelijkse context en ze op een tafel (of een doek, sjaal…) te leggen, komen ze los van 
hun vaste betekenis. Ze worden als het ware beschikbaar gemaakt voor nieuwe invullingen. 
(Masschelein & Simons, 2013, pp. 57-58) De zaak wordt tussen de docent en de leerling in 
geplaatst en vraagt de gezamenlijke aandacht. (Hermans, 2023, p. 103)  Zintuigen, denken en 
handelen worden onzeker. Wat moeten we hiermee? Het is van belang dat de voorwerpen niet 
meteen een betekenis worden toegeschreven door de docent. Het is net in door het nog 
ontbreken van betekenis dat transformatie kan plaatsvinden. Wat kúnnen we hiermee? De 
leerlingen, verzameld rond het doek, kunnen nu verschijnen als een nieuwe generatie, die zelf 
betekenis kan gaan geven aan de dingen die op tafel liggen. (Masschelein & Simons, 2013, pp. 
57-67) 

Dit deden we tamelijk letterlijk in ons experiment. We lieten de leerlingen deels docent worden, 
door hen mee te laten bepalen wat er op de ‘tafel’ kwam te liggen. We lieten hen met aandacht 
iets te zoeken wat hen aansprak in de omgeving. De zoektocht naar ‘iets’ in de wereld bracht ons 
bij de derde acht van vorming: aandacht vestigen op de wereld. (Masschelein & Simons, 2013, p. 
60) Vervolgens vroegen we de groep om goed te kijken naar wat er verzameld was: een heleboel 
objecten, losgetrokken uit hun context, vrijgemaakt van hun gangbare betekenis, beschikbaar 
voor deze nieuwe generatie om er nieuwe betekenis aan te geven. We zetten hen aan nieuwe 
betekenis toe te kennen aan de dingen door hen een nieuw object te laten kiezen van op het 
doek en het vervolgens aan iemand te geven, vergezeld van een betekenisvolle boodschap.  

Deze boodschap kreeg de ontvanger van het voorwerp echter niet meteen mee. Dat deden we 
bewust. Hermans legt het als volgt uit: “Niet het begrijpen, maar het aanwezig laten zijn en het 
participeren in de zaak staat voorop”. (Hermans, 2023, p. 111) Waar het eerste moment van 
interpretatie, tijdens het selecteren van objecten, tamelijk snel plaatsvond, wilden we ook 
uitproberen wat er gebeurt als we dit moment langer uitstellen. Wat gebeurt er als je 3 weken 
lang een cadeau moet verzorgen, waarvan je geen idee hebt wat het betekent? Zorgt het nog niet 
weten waarom ervoor dat de aandacht wordt vastgehouden? Brengt het de aandacht bij het 
object zelf? Welke rol speelt vertraging in dit aandachtsproces? 

Het opnieuw betekenis kunnen geven aan de dingen, is van wezenlijk belang voor een nieuwe 
generatie. De wereld wordt in het pedagogische milieu vrijgegeven op een manier die mensen 
betrekt op de gedeelde wereld. Dit brengt zowel een verplichting met zich mee, namelijk het 
verzorgen van die wereld, als een vrijheid en gelijkheid, die van het ‘ermee kunnen beginnen’. 
(Masschelein & Simons, 2013, pp. 64-65) Het is precies dit proces dat ervoor zorgt dat een 
nieuwe generatie zich kan verbinden met de wereld. Of, om het met de woorden van Rosa te 
zeggen, dat de wereld aan hen niet als ‘dood’ verschijnt, maar voor hen toegankelijk wordt (Rosa, 
2023, p. 51). 



De betekenis van de aandachtige pedagogiek is volgens Geerinck niet te vinden in de 
leeropbrengst, maar in het aandachtig aanwezig zijn met de dingen zelf. Het is slechts vanuit 
zulke zorgzaamheid dat de handelingen in de pedagogische ruimte intrinsieke waarde krijgen. 
Door aandachtig aanwezig te zijn kunnen de dingen gebeuren om de dingen, zoals geven om te 
geven. (Geerinck, 2019, pp. 114, 118-119) Na uitgebreide discussie besloten we daarom dat we 
het geven spontaan zouden laten gebeuren. We wilden de groep laten geven om het geven, met 
aandacht. Dat het zo zou kunnen zijn dat sommigen niets ontvingen, was een risico dat we 
durfden aannemen, besloten we, hoewel deze beslissing bij sommigen zorgde voor veel 
argwaan. Achteraf bekeken zou het goed geweest zijn dat we de groep hierover meer duiding 
hadden gegeven. 

Op dit punt hebben we gemerkt dat we in het begin van het proces niet voldoende aandacht 
hebben besteed aan de vierde act die vorming vraagt, namelijk de rol die de docent in dit proces 
speelt. (Masschelein & Simons, 2013, p. 61) Geerinck spreekt over de ‘attente leraar’. Dit is een 
leraar die handelt vanuit een zorgzame aanwezigheid. Hij toont zich als voorbeeld van aandacht 
door er te zijn, er te staan en er vooral te blijven staan. Dit vraagt om voorbereiding. (Geerinck, 
2019, pp. 117-119)  

Hoewel de meesten in ons collectief een eigen lespraktijk hebben en dus ervaring hebben met 
de rol van ‘attente leraar’, werd dit in collectief toch een heel ander gegeven. Plots voelden we 
ons op een manier weer onervaren. Uiteraard namen we ieders onze eigen bagage en blik mee. 
Deze zijn onmiskenbaar verrijkend voor elkaar, maar hoe stem je die op elkaar af? Zeker in het 
midden van een oefening is dit een grote uitdaging. Als je als collectief nog niet zo lang 
samenwerkt, is het moeilijk een gesmeerd geheel te vormen. Wanneer je als docent niet vanuit 
de vanzelfsprekendheid van een gesmeerd geheel kan handelen, zorgt dit ervoor dat je niet ten 
volle met je aandacht bij je leerlingen kunt zijn. Het zorgt ervoor dat je je aandacht moet 
verdelen: Wat was de volgende stap nu weer? Ga jij reageren of ik? Als ik nu reageer vanuit mijn 
eigen standpunt, spreek ik de groep dan niet tegen? Ik zou het anders uitleggen, hebben we 
elkaar wel begrepen? Doen we het wel goed? Deze kritische zelfreflectie, typerend voor de 
beginnende docent, aldus Hermans, leidt de aandacht af van de zaak die in het midden ligt. 
(Hermans, 2023, pp. 106-107) 

Het formuleren van antwoorden op deze vragen, vraagt tijd en ruimte. Het was tijd en ruimte die 
gewoonweg niet altijd beschikbaar was in dit project van enkele weken. Pedagogische aandacht 
vraagt ons om meer tijd en ruimte te maken, maar je zou ook kunnen stellen dat het ons vraagt 
soms wat minder te doen en wat kleiner, zodat de tijd en ruimte ter beschikking wel volstaan en 
de aandacht niet verdeeld hoeft te worden. Je zou het een vorm van verzet kunnen noemen, in 
een moderne maatschappij gericht op groei, versnelling en innovatie. 

Van de eerste beladen discussie, tot het laatste flauwe mopje over aandacht, was dit project 
voor ons allen bijzonder leerrijk. Wij sluiten dit onderzoek dan ook af met trots, want net hier ligt 
volgens Geerinck de wezenlijke inspanning die aandacht vraagt: met volharding onze fouten 
onder ogen zien, zonder te zoeken naar verontschuldigingen, om te leren uit onze gemaakte 
fouten. (Geerinck, 2019, p. 115) 

  



Bronnen 

Bastiaansen, L. (Regisseur). (2023, oktober 2). #9 Aandachtige betrokkenheid als pedagogische 

grondhouding – Lisette Bastiaansen [Video recording]. Ministerie van Onderwijs, Cultuur 

en Wetenschap. https://doi.org/10/02/9-aandachtige-betrokkenheid-als-pedagogische-

grondhouding---lisette-bastiaansen 

Geerinck, I. (2019). Wees aandachtig! In A. Verreth & M. Douterlungne, Spots op onderwijs: 

Wetenschappers voor het voetlicht. LannooCampus. 

Hermans, C. (2023). Aandachtige betrokkenheid. In Pedagogiek van het onderweg zijn: Een 

verzameling essays over het pedagogisch milieu, het dialogisch proces en het onderwijs 

als tussenruimte. Garant. 

Ingold, T. (2017, november 29). The Art of Paying Attention [Video-opname]. Art of Research 

Conference, Helsinki. https://www.youtube.com/watch?v=2Mytf4ZSqQs&t=2373s 

Masschelein, J., & Simons, M. (2013). Het atelier als autonome pedagogische plek. In M.-Josée. 

Corsten, C. Niesten, H. Fens, & P. Gielen (Red.), Autonomie als waarde: Dilemma’s in 

kunst en onderwijs. Valizௗ; Fontys Hogeschool voor de Kunsten. 

Rosa, H. (2023). Onbeschikbaarheid. Boom. 

 


