fﬁr.'baffuI'S"poliitizll(.,'._




Geistige Intelligenz als dsthetischer Spiirsinn

TAU Redakteurin Johanna Vigl im Gesprach mit Arno Bohler tiber die Geschichte des Intelligenzbegriffs,
den Versuch ausgeschlossenen/nicht-rationalen Formen von Intelligenz wieder eine Stimme zu geben und
ein asthetisches Bild des Denkens, das sinnliche und mentale, diskursive Intelligenzformen vereint.

Johanna Vigl: Lieber Herr Prof. Boh-
ler, Ihre Forschungsschwerpunkte
sind Kontinentalphilosophie, indische
DPhilosophie, Poststrukturalismus und
Asthetik. Wie blicken Sie auf den Be-
griff der Intelligenz?

Arno Bohler: Als Philosoph bin ich
gewohnt, immer die Geschichte eines
Begriffs zu denken. Also nicht nur, wie
er heute gebraucht wird, sondern wie
es zu diesem Sprachgebrauch gekom-
men ist. Am Anfang der griechischen
Philosophie hitte man den Begriff
Intelligenz mit dem Begriff ,Nous”
iibersetzt. Nous ist zwar der Geist,
aber im Griechischen hat die Geistin-
telligenz noch einen stark sinnlichen
Charakter. Wortlich ist es auch die
Nase, die spiirt, der Spiirsinn oder die
Spiirnase. Als Philosoph interessiert
mich: Was ist passiert, dass sich Ver-
nunftintelligenz von den Formen der
Intelligenz, die stéirker korperlich und
sinnlich sind, abgespalten hat?

In den Anféngen der europdischen
Kultur wurde der Geist in Analogie
zur sinnlichen Wahrnehmung und
nicht als Gegensatz zur Materie ge-
dacht. In der Geschichte des Geistes
wurde der Begriff dann ins Lateinische
mit ,Intellectus” iibersetzt, das dem

2975 TAU

deutschen Wort ,Intelligenz“ schon
nahe ist. Intellectus ist jetzt sozusagen
das geistige Vermogen, und in den
mittelalterlichen Philosophien und
vor allem am Anfang zur Schwelle der
Neuzeit verliert diese Geistigkeit im-
mer mehr den Boden zur Erde, Leib-
lichkeit, Sinnlichkeit und tritt immer
mehr in Opposition zu dem ,,niederen’
leiblichen Vermaogen.

«

In der Moderne passiert bei René
Descartes fast eine Abspaltung die-
ser beiden Vermogen. Das heifit, die
geistigen Vermogen werden jetzt ein
Instrument, das beginnt die Koérper-
intelligenz, die sinnliche und dstheti-
sche Intelligenz zu meistern. Das ist
fiir mich ein gefihrlicher, kritischer
Moment in der Geschichte des Intel-
ligenzbegriffs, denn Intelligenz wird
jetzt als die hegemoniale herrschende
Form gedacht.

Das fithrt im 19. Jahrhundert zu dem,
was Friedrich Nietzsche auch als Kri-
tik am Sokratismus und am Platonis-
mus bezeichnet hat: Die Intelligenz
beginnt ein neuer Tyrann zu werden,
der andere Formen von Intelligenz
unterwirft. Im 19. und 20. Jahrhundert
beginnen sich dann Gegenbewegun-

gen zu entwickeln, die sagen, dass
diese hegemoniale Herrschaftsform
der ,Intelligenz itber aufgehoben oder
kritisch hinterfragt werden muss.

In vielen Diskursen der zweiten Halfte
des 20. und 21. Jahrhunderts gibt es
den Versuch — mit Wortern wie der
Korperintelligenz —, den Begriff der
Intelligenz von seiner engen Defini-
tion als rein mentaler, kritischer und
begrifflicher Form von Intelligenz

zu befreien. Damit ich nicht falsch
verstanden werde: Das Mentale, die
Rationalitit, die reflexive Form des
Denkens, das Noch-einmal-Durchge-
hen von Erfahrungen, ist sehr wichtig,
sogar essenziell fiir uns Menschen.
Problematisch ist fiir mich allerdings,
wenn diese Form beginnt, wie ein Ko-
nig den Alleinanspruch zu setzen und
alle anderen Formen von Sensitivitit,
von Korper- und Herzdenken als nie-
dere Formen der Intelligenz bestimmt.

Sie erinnern daran, dass das Herz in
vielen Kulturen noch als Erkenntnis-
organ und Sitz einer eigenen Form
von Intelligenz gesehen wurde.

Ja, genau. In unserem aktuellen For-
schungsprojekt fragen wir: Was ist
passiert, dass ab der européischen Mo-
derne in Europa der Sitz der Kognition

THEMA [T

Foto: baseCollective

Arno Bohler

lehrt Philosophie an der

Universitit Wien und leitet
das Forschungsprojekt ,,Arts
in Philosophy: Philosophy in
the Arts* am Artistic Research
Zentrum der Universitit fiir
Musik und Darstellende Kunst
Wien. (FWF) Grant-DOI:
10.55776/AR822




THEMA

vom Herzen (Seelenorgan) in das Hirn
(Mentalorgan) wandert? Die Wissen-
schaftsgeschichte zeigt, dass noch
Aristoteles sagt, dass die Vernunft des
Herzens — Herzensbildung — kultiviert
werden muss, und dass das mentale
Denken diesem Herzdenken folgen
soll. Spétestens im 16. Jahrhundert
findet eine Revolution statt, die bis zur
heutigen Gehirnforschung reicht, in
der die kognitiven Prozesse vor allem
im Gehirn und im mentalen, reflexi-
ven Selbstbewusstsein des Menschen
verortet werden.

Mein Ansatz ist: Wie kann man diese
Alleinherrschaft der mentalen Intelli-
genz aufler Kraft setzen und eine Ba-
lance finden, sodass diese unterschied-
lichen Intelligenzen wieder miteinan-
der Hand in Hand gehen kénnen?

Das passiert fiir mich vor allem im
asthetischen Denken. Das heifit, in
der Kunst wird versucht, Verstand

und Herz miteinander in Einklang

zu bringen und aus diesem Einklang,
dieser Harmonie herauszudenken.
Nicht gegen das Herz, sondern mit
dem Herz. Wichtig finde ich hier:
Herzintelligenz und Triebe wurden
falschlicherweise lange, selbst noch bei
Freud, als konservativ eingeschitzt.
Das heifst, sie wiederholen sich mehr
oder weniger mechanisch. Das war ein
Grund, warum man gegen die Triebe

und auch gegen das Herzdenken an-
kdmpfen muss. Aber erfahren wir es
nicht in Wirklichkeit so, dass oft ein
Widerstand, ein Aufbegehren und eine
Kritik zuerst im Gefiihl stattfindet?
Fiir mich ist die Intelligenz des Her-
zens sehr oft eine Form des wider-
standigen Denkens. Das heifit, das
gefiihlte, gespiirte Denken hat in sich
Reflexionsschleifen und daher Formen
des Aufbegehrens, der Kritik. Der
Begriff der Kritik kommt nicht nur

in der Mentalintelligenz vor, sondern
auch das Gespiir kann sehr kritisch
und sensitiv gegen bestimmte For-
men des Denkens oder des Verhaltens
rebellieren.

Ist das ein Mitgrund, warum sich
die eine Intelligenzform iiber die
andere stellen musste, um diese Wi-
derstdnde zu unterdriicken und zu
kontrollieren?

Genau! Die Verstandesintelligenz, die
urspriinglich emanzipativen Charakter
hatte, ist zu einer Form des Denkens
geworden, die uns beherrscht. Inzwi-
schen ist sie in Gefahr, ihren emanzi-
pativen Charakter zu verlieren und in
gewisser Weise selbst reaktiondr zu
werden.

Das heifSt, dass das Instrument und
Organ, das lange fiir Befreiung gestan-
den ist — Befreiung von der Herrschaft

der Triebe und Gefiihle —, wie alle
Organe einen Punkt erreichen kann, in
dem der emanzipative Charakter um-
schlagt, reaktionér wird und beginnt
als neuer Tyrann die anderen Formen
von Intelligenz unterdriicken und be-
herrschen zu wollen. Das ist meiner
Meinung nach auch fiir Gesellschaften
eine gefihrliche Form, weil sie auf
ganz vielen Ausschlussmechanismen
beruht, in denen andere Formen der
Intelligenz nicht mehr akzeptiert und
schlussendlich nicht mehr als solche
wahr- und ernstgenommen werden.
Fiir mich ist die Frage: Kénnen wir der
Pluralitat von Stimmen in uns selbst
wieder Gehor verschaffen? Wie kon-
nen moglichst viele dieser Schichten
von mir eingeschlossen und nicht
ausgeschlossen werden? Und zwar so,
dass ich sie balancieren, in ein stim-
miges Verhéltnis bringen kann. Das ist
die Aufgabe des dsthetischen Sinns.

Der dsthetische Verstand surft auf
diesen ganzen Schichten herum und
versucht aus den verschiedenen Stim-
men — was sagen mir meine Instinkte,
meine Gefithle, meine mentale Ratio-
nalitdt? — eine stimmige Entscheidung,
ein stimmiges Gefiihl oder einen
stimmigen Gedanken zu machen. Das
heift, das dsthetische Gefiihl ist fiir
mich die Fahigkeit, die Stimmigkeit
von Verhiltnissen zu erschlieflen.

TAU ;5%

Zeigt das Forschungsprojekt schon
Ergebnisse oder Ansdtze, wie es

vom Nous zum Intellectus und jetzt
wieder zu einer Gegenbewegung
kommen konnte? — Also ist auch in
dieser Bewegung eine Intelligenzform
enthalten?

Ja, ich hoffe! Die asthetische Intelli-
genz, die versucht einige dieser Aus-
schliisse aufSer Kraft zu setzen und
das Mentale mit der Herz- bis hin zur
Triebintelligenz wieder zu verbinden,
ist das, dem wir in unserem For-
schungsprojekt auf der Spur sind. Der
Versuch, den ésthetischen Geschmack
zu untersuchen und zu stérken, ereig-
net sich fiir mich wesentlich durch die
Vereinigung von philosophischer mit
kiinstlerischer Praxis.

In Europa sind Philosophie und
Kunst* fast Antagonisten geworden.
Das riickgingig zu machen, fithrt zu
einem neuen Begriff der Intelligenz,
den ich im Anschluss an Gilles Deleu-
ze ein ,dsthetisches Bild des Denkens”
nenne. Dieses Denken hat die Sinn-
lichkeit, die Korperlichkeit in unser
mentales und diskursives Denken
integriert. Kiinstlerische Intelligenz ist
der Versuch, Gegensitze — auch jene
von Kunst und Philosophie — wieder
aufzuheben. Von diesen Geschichten
erzéhlen wir im Forschungsprojekt —

2975 TAU

und versuchen auch hier argumentati-
ven, sokratischen Diskurs und kiinst-
lerische Praktiken zu vereinen und an
der Uberwindung eines einseitigen
Intelligenzbegriffs zu arbeiten.

In der Moderne werden die
geistigen Vermogen ein
Instrument, das beginnt die
Korperintelligenz, die sinnliche
und dsthetische Intelligenz zu
meistern.

Fiir mich fiihlt es sich so an, dass der
Mensch und vielleicht alles Lebendi-
ge von Geburt an von Intelligenzen
durchzogen ist. Sind diese immerwdh-
rend da, woher kommen sie und wie
kommt es, dass wir oder dass ich das
in diesem Fall so spiiren kann?

Wir haben uns in der européischen
Moderne so sehr an den sokratischen
Begriff der Intelligenz gewohnt, dass
ich nicht sagen konnte, was ich jetzt
sage, wenn ich mich nicht lange mit
vormodernen und nicht-européischen
Kulturen beschiftigt hatte. Ich ver-

suche damit den blinden Fleck jener
Kultur, in der ich sozialisiert bin, ein
wenig zu reduzieren. Die indische
Philosophie wiirde sagen: Wenn Sie
geboren werden, dann werden Sie
zumindest in sieben Seinsebenen
hineingeboren. Diese Prinzipien —
tattvas — teilen wir mit anorganischen
Wesen, mit Pflanzen, mit Tieren und
Menschen. Der Mensch wird also
nicht nur in die Ebene der menschli-
chen Intelligenz hineingeboren, son-
dern — wie die indische Philosophie
sagen wiirde — mitten hinein in eine
physische, vegetative, animalische,
menschliche Intelligenz, womoglich
sogar in iibermenschliche Formen von
Intelligenz.

In der Phanomenologie des Geistes
sagt Hegel: ,Die Vernunft ist das
Wissen, die Wahrheit des Ganzen zu
sein.“ Auch hier meint Vernunft (in-
tellectus) nicht nur menschliche Ver-
nunft, sondern es ist die menschliche
Vernunft, die langsam realisiert, dass
sie in eine Vernunft des Absoluten
hineingeboren ist. Nous, Vernunft,
Geist verweist eigentlich, wenn ich es
auflereuropdisch sage, auf jene Intelli-
genz, die auf allen sieben Seinsebenen
gleichzeitig tatig ist — die Intelligenz,
die im ganzen Kosmos am Werk ist.
Das wire Geistintelligenz.

* Im griechischen Mythos haben
Philosophie und die Kiinste
dieselbe Mutter: Mnemosyne, das
produktive Gedachtnis. Eine ge-
barende, kreative Form Gedacht-
nis, das nicht nur ein Andenken
an das Vergangene, sondern auch

an das auf uns Zukommende ist.



THEMA

Glauben Sie, dass Intelligenz ein Ziel
hat?

Ja. Ich glaube, dass sie ein Ziel im Sin-
ne einer bestimmten Funktionalitdt
hat. Das heif3t, wenn beispielsweise
die Pflanze Photosynthese betreibt,
dass das fiir die Pflanze eine bestimm-
te Funktion hat. Diese Funktionalitat
kann jedoch auch wieder verdndert
werden. Das heifit, ich glaube nicht,
dass es eine apriorische Form von
Teleologie gibt — also, dass Gott diese
Funktion in der Pflanze ein fiir alle
Mal festgelegt hat. Ich glaube, dass
sich diese Funktionen ,immanent®,
wie Deleuze sagen wiirde, in Aus-
einandersetzung der Pflanze mit der
Welt herauskristallisiert hat, die die
Pflanze in ihrem leiblichen Da-Sein
bewohnt. Die Pflanze erfindet evo-
lutiondr Funktionen, in denen sie
festlegt, wie sie mit ihrer Umgebung
umgeht. Funktionen sind temporére
Festlegungen, Rezepturen, intelligente
Formen, wie sie z. B. mit — wie die
alten Kulturen gesagt hitten — den
Elementen Erde, Feuer, Luft und Was-
ser umgehen kann und soll.

Diese Form der funktionalen Intelli-
genz kann nach bestimmter Zeit unin-
telligent werden. Wenn die Fische aufs
Land gespiilt werden und massenhaft
sterben, wie Nietzsche sagt, weil sie
am Land nicht atmen kénnen, dann
stellt sich die Frage, wie sie sich so an
die neue Umgebung anpassen konnen,
dass sie plotzlich tiberlebensfihig wer-

den. Das heifdt, auch Rezepturen sind
nicht immer gleich, sondern bilden
sich in der Auseinandersetzung mit ih-
ren Umgebungen heraus. Aus diesem
Grund wiirde ich auch Instinkte nicht
verteufeln, weil sie sozusagen Rezep-
turen sind, wie man mit Dingen — aus
einem evolutiondren Wissen heraus

— umgeht. In vielen Fillen hat ein in-
stinktives Wissen eine sehr hohe Intel-
ligenz dariiber, wie man sich in einer

Wie kann man die Alleinherr-
schaft der mentalen Intelli-
genz auBer Kraft setzen und
eine Balance finden, sodass
diese unterschiedlichen Intel-
ligenzen wieder miteinander
Hand in Hand gehen kénnen?

Situation zu einer Umgebung verhdilt.
Instinkte sind daher nicht ,,dumm® Es
geht nicht immer nur darum, dass sie
von uns mental kontrolliert werden
miissen. Asthetisch gesprochen geht
es eher um ein Abstimmen von un-
terschiedlichen Schichten, die in mir
situativ laut werden, und die ich in
einer bestimmten Situation so biindeln
muss, dass ich intelligente Entschei-
dungen fille.

Es konnen sich die Bedingungen je-
doch umgekehrt so veréndert haben,
dass die Instinkte wirklich dumm
werden — weil sie auf alte Rezepturen
zuriickgreifen und mir permanent
Sachen vorgaukeln, die innerhalb neu-
er Kontexte nicht mehr funktionieren.
Das macht das Leben ja so schwierig,
da wir mit diesen vielen Ebenen von
Intelligenz in einem Leben, in ei-

ner bestimmten Situation umgehen
miissen.

Haben Sie ein Zukunftsbild, welche
Entwicklung des Intelligenzbegriffs
und -empfindens erstrebenswert
wdre?

Ein Zukunftsmodell wire fiir mich

die dsthetische Intelligenz — auch als
Lebensform. Und eine Intelligenz, die
nicht gegen, sondern mit dem Herz
denkt. Der Untertitel von Nietzsches
Buch ,Jenseits von Gut und Bose*
lautet: ,Vorspiel einer Philosophie der
Zukunft®. Wir brauchen neue, non-
binédre Formen kreativer Intelligenz,

z. B. auch im Umgang mit Maschinen.
Denn das Maschinelle, ein grofles The-
ma von Deleuze und Guattari, ist ja
nicht nur draufSen, sondern auch stark
in uns drinnen. Das heift, wir erfinden
die Idee von Maschinen heute nicht
einfach, sondern das Maschinelle

ist eine wesentliche Ebene unseres
Lebens, etwa was physikalische oder
biologische Ebenen unseres leiblichen
In-der-Welt-Seins angeht. Die Ver-
dauung von Nahrung passiert quasi

TAU ;5%

automatisch, wie von selbst, d. h. eben
unbewusst maschinell. Unser Leib ist
unter anderem auch eine Fabrik.

Ich bin z. B. sehr froh, dass ich eine
Korperintelligenz besitze, die mir ganz
viele Dinge quasi maschinell abnimmt.
Verdauen, atmen etc. Zum Gliick gibt
es in meinem Korper maschinelle
Prozesse, die automatos — wie die
Griechen sagten — funktionieren. Zum
Glick muss ich diese Prozesse nicht
alle mental steuern und initiieren.
Dass mein Magen beim Verdauen
beispielsweise verfiigbaren Rezeptu-
ren folgt, er dabei also seiner Verdau-
ungsintelligenz folgt, entlastet mich
unglaublich. Viele Prozesse in mir
werden nicht von mir selbst bewusst
gesteuert, und das ist auch gut so.

Das sokratische Bild der aufgeklér-
ten Moderne fithrt meiner Meinung
nach notwendigerweise in die vollige
Selbstiiberforderung der einzelnen
Menschen. Alles soll plétzlich mental
gesteuert und kontrolliert werden,
was den Workflow unserer mentalen
Verstandestitigkeiten tiberfordert.
Alles sollen wir schlussendlich selbst
machen. Die Worte ,,Selbsterméch-
tigung®, ,Mindigkeit” hatten lange
einen emanzipativen Charakter, aber
inzwischen werden sie oft gegen uns
verwendet und instrumentalisiert.
Eine neue Form der Tyrannei und
Versklavung.

2975 TAU

Plotzlich bin ich fir alles — meine
Atmung, meine Erndhrung, mei-
ne Bankiiberweisungen, Steuer-
abgaben etc. — zusténdig. Ich bin
selbst miindige Patient*in, miin-
dige Steuerzahler*in, miindige
Erndhrungsexpert*in etc.

Fiir mich wire so auch das Verhaltnis
zur KI zu denken. Die Maschinen
fiihren zu einer Uberlastung unseres
Workflows. Unser reflektierendes Be-
wusstsein muss jetzt sogar miindig mit
all den global stattfindenden Prozessen
umgehen und fiir sie Sorge tragen. '

PEEK (FWF) Grant-DOI: 10.55776/AR822

THEMA [



