
www.tau-magazin.net    Ausgabe 28 – 12/2025    Teil der TAU Ernte ODER 20 €

von der Übermacht der einen

in das Zusammenspiel der vielen

Natur-, Körper-, Herzintelligenz, rationale, künstlerische und KI

Von welchen Kräften lassen wir uns (ver)leiten? 

Intelligenz/en



7Heft 28
2 0 2 5

Geistige Intelligenz als ästhetischer Spürsinn 
TAU Redakteurin Johanna Vigl im Gespräch mit Arno Böhler über die Geschichte des Intelligenzbegriffs, 
den Versuch ausgeschlossenen/nicht-rationalen Formen von Intelligenz wieder eine Stimme zu geben und 
ein ästhetisches Bild des Denkens, das sinnliche und mentale, diskursive Intelligenzformen vereint. 

Johanna Vigl: Lieber Herr Prof. Böh-
ler, Ihre Forschungsschwerpunkte 
sind Kontinentalphilosophie, indische 
Philosophie, Poststrukturalismus und 
Ästhetik. Wie blicken Sie auf den Be-
griff der Intelligenz? 
Arno Böhler: Als Philosoph bin ich 
gewohnt, immer die Geschichte eines 
Begriffs zu denken. Also nicht nur, wie 
er heute gebraucht wird, sondern wie 
es zu diesem Sprachgebrauch gekom-
men ist. Am Anfang der griechischen 
Philosophie hätte man den Begriff 
Intelligenz mit dem Begriff „Nous“ 
übersetzt. Nous ist zwar der Geist, 
aber im Griechischen hat die Geistin-
telligenz noch einen stark sinnlichen 
Charakter. Wörtlich ist es auch die 
Nase, die spürt, der Spürsinn oder die 
Spürnase. Als Philosoph interessiert 
mich: Was ist passiert, dass sich Ver-
nunftintelligenz von den Formen der 
Intelligenz, die stärker körperlich und 
sinnlich sind, abgespalten hat?  

In den Anfängen der europäischen 
Kultur wurde der Geist in Analogie 
zur sinnlichen Wahrnehmung und 
nicht als Gegensatz zur Materie ge-
dacht. In der Geschichte des Geistes 
wurde der Begriff dann ins Lateinische 
mit „Intellectus“ übersetzt, das dem 

deutschen Wort „Intelligenz“ schon 
nahe ist. Intellectus ist jetzt sozusagen 
das geistige Vermögen, und in den 
mittelalterlichen Philosophien und 
vor allem am Anfang zur Schwelle der 
Neuzeit verliert diese Geistigkeit im-
mer mehr den Boden zur Erde, Leib-
lichkeit, Sinnlichkeit und tritt immer 
mehr in Opposition zu dem „niederen“ 
leiblichen Vermögen. 

In der Moderne passiert bei René 
Descartes fast eine Abspaltung die-
ser beiden Vermögen. Das heißt, die 
geistigen Vermögen werden jetzt ein 
Instrument, das beginnt die Körper-
intelligenz, die sinnliche und ästheti-
sche Intelligenz zu meistern. Das ist 
für mich ein gefährlicher, kritischer 
Moment in der Geschichte des Intel-
ligenzbegriffs, denn Intelligenz wird 
jetzt als die hegemoniale herrschende 
Form gedacht. 

Das führt im 19. Jahrhundert zu dem, 
was Friedrich Nietzsche auch als Kri-
tik am Sokratismus und am Platonis-
mus bezeichnet hat: Die Intelligenz 
beginnt ein neuer Tyrann zu werden, 
der andere Formen von Intelligenz 
unterwirft. Im 19. und 20. Jahrhundert 
beginnen sich dann Gegenbewegun-

gen zu entwickeln, die sagen, dass 
diese hegemoniale Herrschaftsform 
der „Intelligenz über“ aufgehoben oder 
kritisch hinterfragt werden muss. 
In vielen Diskursen der zweiten Hälfte 
des 20. und 21. Jahrhunderts gibt es 
den Versuch – mit Wörtern wie der 
Körperintelligenz –, den Begriff der 
Intelligenz von seiner engen Defini-
tion als rein mentaler, kritischer und 
begrifflicher Form von Intelligenz 
zu befreien. Damit ich nicht falsch 
verstanden werde: Das Mentale, die 
Rationalität, die reflexive Form des 
Denkens, das Noch-einmal-Durchge-
hen von Erfahrungen, ist sehr wichtig, 
sogar essenziell für uns Menschen. 
Problematisch ist für mich allerdings, 
wenn diese Form beginnt, wie ein Kö-
nig den Alleinanspruch zu setzen und 
alle anderen Formen von Sensitivität, 
von Körper- und Herzdenken als nie-
dere Formen der Intelligenz bestimmt. 

Sie erinnern daran, dass das Herz in 
vielen Kulturen noch als Erkenntnis
organ und Sitz einer eigenen Form 
von Intelligenz gesehen wurde.
Ja, genau. In unserem aktuellen For-
schungsprojekt fragen wir: Was ist 
passiert, dass ab der europäischen Mo-
derne in Europa der Sitz der Kognition 

Arno Böhler 
lehrt Philosophie an der 
Universität Wien und leitet 
das Forschungsprojekt „Arts 
in Philosophy: Philosophy in 
the Arts“ am Artistic Research 
Zentrum der Universität für 
Musik und Darstellende Kunst 
Wien. (FWF) Grant-DOI: 
10.55776/AR822

Fo
to

: b
as

eC
ol

le
ct

iv
e

Fo
to

: U
SG

S 
U

ni
te

d 
St

at
es

 G
eo

lo
gi

ca
l S

ur
ve

y/
un

sp
la

sh
 | 

N
ig

er



8 9Heft 28
2 0 2 5

Heft 28
2 0 2 5

vom Herzen (Seelenorgan) in das Hirn 
(Mentalorgan) wandert? Die Wissen-
schaftsgeschichte zeigt, dass noch 
Aristoteles sagt, dass die Vernunft des 
Herzens – Herzensbildung – kultiviert 
werden muss, und dass das mentale 
Denken diesem Herzdenken folgen 
soll. Spätestens im 16. Jahrhundert 
findet eine Revolution statt, die bis zur 
heutigen Gehirnforschung reicht, in 
der die kognitiven Prozesse vor allem 
im Gehirn und im mentalen, reflexi-
ven Selbstbewusstsein des Menschen 
verortet werden. 

Mein Ansatz ist: Wie kann man diese 
Alleinherrschaft der mentalen Intelli-
genz außer Kraft setzen und eine Ba-
lance finden, sodass diese unterschied-
lichen Intelligenzen wieder miteinan-
der Hand in Hand gehen können? 
Das passiert für mich vor allem im 
ästhetischen Denken. Das heißt, in 
der Kunst wird versucht, Verstand 
und Herz miteinander in Einklang 
zu bringen und aus diesem Einklang, 
dieser Harmonie herauszudenken. 
Nicht gegen das Herz, sondern mit 
dem Herz. Wichtig finde ich hier: 
Herzintelligenz und Triebe wurden 
fälschlicherweise lange, selbst noch bei 
Freud, als konservativ eingeschätzt. 
Das heißt, sie wiederholen sich mehr 
oder weniger mechanisch. Das war ein 
Grund, warum man gegen die Triebe 

und auch gegen das Herzdenken an-
kämpfen muss. Aber erfahren wir es 
nicht in Wirklichkeit so, dass oft ein 
Widerstand, ein Aufbegehren und eine 
Kritik zuerst im Gefühl stattfindet? 
Für mich ist die Intelligenz des Her-
zens sehr oft eine Form des wider-
ständigen Denkens. Das heißt, das 
gefühlte, gespürte Denken hat in sich 
Reflexionsschleifen und daher Formen 
des Aufbegehrens, der Kritik. Der 
Begriff der Kritik kommt nicht nur 
in der Mentalintelligenz vor, sondern 
auch das Gespür kann sehr kritisch 
und sensitiv gegen bestimmte For-
men des Denkens oder des Verhaltens 
rebellieren. 

Ist das ein Mitgrund, warum sich 
die eine Intelligenzform über die 
andere stellen musste, um diese Wi-
derstände zu unterdrücken und zu 
kontrollieren? 
Genau! Die Verstandesintelligenz, die 
ursprünglich emanzipativen Charakter 
hatte, ist zu einer Form des Denkens 
geworden, die uns beherrscht. Inzwi-
schen ist sie in Gefahr, ihren emanzi-
pativen Charakter zu verlieren und in 
gewisser Weise selbst reaktionär zu 
werden.  

Das heißt, dass das Instrument und 
Organ, das lange für Befreiung gestan-
den ist – Befreiung von der Herrschaft 

der Triebe und Gefühle –, wie alle 
Organe einen Punkt erreichen kann, in 
dem der emanzipative Charakter um-
schlägt, reaktionär wird und beginnt 
als neuer Tyrann die anderen Formen 
von Intelligenz unterdrücken und be-
herrschen zu wollen. Das ist meiner 
Meinung nach auch für Gesellschaften 
eine gefährliche Form, weil sie auf 
ganz vielen Ausschlussmechanismen 
beruht, in denen andere Formen der 
Intelligenz nicht mehr akzeptiert und 
schlussendlich nicht mehr als solche 
wahr- und ernstgenommen werden. 
Für mich ist die Frage: Können wir der 
Pluralität von Stimmen in uns selbst 
wieder Gehör verschaffen? Wie kön-
nen möglichst viele dieser Schichten 
von mir eingeschlossen und nicht 
ausgeschlossen werden? Und zwar so, 
dass ich sie balancieren, in ein stim-
miges Verhältnis bringen kann. Das ist 
die Aufgabe des ästhetischen Sinns. 

Der ästhetische Verstand surft auf 
diesen ganzen Schichten herum und 
versucht aus den verschiedenen Stim-
men – was sagen mir meine Instinkte, 
meine Gefühle, meine mentale Ratio-
nalität? – eine stimmige Entscheidung, 
ein stimmiges Gefühl oder einen 
stimmigen Gedanken zu machen. Das 
heißt, das ästhetische Gefühl ist für 
mich die Fähigkeit, die Stimmigkeit 
von Verhältnissen zu erschließen.

Zeigt das Forschungsprojekt schon 
Ergebnisse oder Ansätze, wie es 
vom Nous zum Intellectus und jetzt 
wieder zu einer Gegenbewegung 
kommen konnte? – Also ist auch in 
dieser Bewegung eine Intelligenzform 
enthalten? 
Ja, ich hoffe! Die ästhetische Intelli-
genz, die versucht einige dieser Aus-
schlüsse außer Kraft zu setzen und 
das Mentale mit der Herz- bis hin zur 
Triebintelligenz wieder zu verbinden, 
ist das, dem wir in unserem For-
schungsprojekt auf der Spur sind. Der 
Versuch, den ästhetischen Geschmack 
zu untersuchen und zu stärken, ereig-
net sich für mich wesentlich durch die 
Vereinigung von philosophischer mit 
künstlerischer Praxis. 

In Europa sind Philosophie und 
Kunst* fast Antagonisten geworden. 
Das rückgängig zu machen, führt zu 
einem neuen Begriff der Intelligenz, 
den ich im Anschluss an Gilles Deleu-
ze ein „ästhetisches Bild des Denkens“ 
nenne. Dieses Denken hat die Sinn-
lichkeit, die Körperlichkeit in unser 
mentales und diskursives Denken 
integriert. Künstlerische Intelligenz ist 
der Versuch, Gegensätze – auch jene 
von Kunst und Philosophie – wieder 
aufzuheben. Von diesen Geschichten 
erzählen wir im Forschungsprojekt – 

und versuchen auch hier argumentati-
ven, sokratischen Diskurs und künst-
lerische Praktiken zu vereinen und an 
der Überwindung eines einseitigen 
Intelligenzbegriffs zu arbeiten. 

Für mich fühlt es sich so an, dass der 
Mensch und vielleicht alles Lebendi-
ge von Geburt an von Intelligenzen 
durchzogen ist. Sind diese immerwäh-
rend da, woher kommen sie und wie 
kommt es, dass wir oder dass ich das 
in diesem Fall so spüren kann?
Wir haben uns in der europäischen 
Moderne so sehr an den sokratischen 
Begriff der Intelligenz gewöhnt, dass 
ich nicht sagen könnte, was ich jetzt 
sage, wenn ich mich nicht lange mit 
vormodernen und nicht-europäischen 
Kulturen beschäftigt hätte. Ich ver-

suche damit den blinden Fleck jener 
Kultur, in der ich sozialisiert bin, ein 
wenig zu reduzieren. Die indische 
Philosophie würde sagen: Wenn Sie 
geboren werden, dann werden Sie 
zumindest in sieben Seinsebenen 
hineingeboren. Diese Prinzipien – 
tattvas – teilen wir mit anorganischen 
Wesen, mit Pflanzen, mit Tieren und 
Menschen. Der Mensch wird also 
nicht nur in die Ebene der menschli-
chen Intelligenz hineingeboren, son-
dern – wie die indische Philosophie 
sagen würde – mitten hinein in eine 
physische, vegetative, animalische, 
menschliche Intelligenz, womöglich 
sogar in übermenschliche Formen von 
Intelligenz.

In der Phänomenologie des Geistes 
sagt Hegel: „Die Vernunft ist das 
Wissen, die Wahrheit des Ganzen zu 
sein.“ Auch hier meint Vernunft (in-
tellectus) nicht nur menschliche Ver-
nunft, sondern es ist die menschliche 
Vernunft, die langsam realisiert, dass 
sie in eine Vernunft des Absoluten 
hineingeboren ist. Nous, Vernunft, 
Geist verweist eigentlich, wenn ich es 
außereuropäisch sage, auf jene Intelli-
genz, die auf allen sieben Seinsebenen 
gleichzeitig tätig ist – die Intelligenz, 
die im ganzen Kosmos am Werk ist. 
Das wäre Geistintelligenz.

In der Moderne werden die 
geistigen Vermögen ein  

Instrument, das beginnt die 
Körperintelligenz, die sinnliche 
und ästhetische Intelligenz zu 

meistern.

* Im griechischen Mythos haben 
Philosophie und die Künste 
dieselbe Mutter: Mnemosyne, das 
produktive Gedächtnis. Eine ge-
bärende, kreative Form Gedächt-
nis, das nicht nur ein Andenken 
an das Vergangene, sondern auch 
an das auf uns Zukommende ist.



10 11Heft 28
2 0 2 5

Heft 28
2 0 2 5

Glauben Sie, dass Intelligenz ein Ziel 
hat? 
Ja. Ich glaube, dass sie ein Ziel im Sin-
ne einer bestimmten Funktionalität 
hat. Das heißt, wenn beispielsweise 
die Pflanze Photosynthese betreibt, 
dass das für die Pflanze eine bestimm-
te Funktion hat. Diese Funktionalität 
kann jedoch auch wieder verändert 
werden. Das heißt, ich glaube nicht, 
dass es eine apriorische Form von 
Teleologie gibt – also, dass Gott diese 
Funktion in der Pflanze ein für alle 
Mal festgelegt hat. Ich glaube, dass 
sich diese Funktionen „immanent“, 
wie Deleuze sagen würde, in Aus
einandersetzung der Pflanze mit der 
Welt herauskristallisiert hat, die die 
Pflanze in ihrem leiblichen Da-Sein 
bewohnt. Die Pflanze erfindet evo-
lutionär Funktionen, in denen sie 
festlegt, wie sie mit ihrer Umgebung 
umgeht. Funktionen sind temporäre 
Festlegungen, Rezepturen, intelligente 
Formen, wie sie z. B. mit – wie die 
alten Kulturen gesagt hätten – den 
Elementen Erde, Feuer, Luft und Was-
ser umgehen kann und soll.  

Diese Form der funktionalen Intelli-
genz kann nach bestimmter Zeit unin-
telligent werden. Wenn die Fische aufs 
Land gespült werden und massenhaft 
sterben, wie Nietzsche sagt, weil sie 
am Land nicht atmen können, dann 
stellt sich die Frage, wie sie sich so an 
die neue Umgebung anpassen können, 
dass sie plötzlich überlebensfähig wer-

den. Das heißt, auch Rezepturen sind 
nicht immer gleich, sondern bilden 
sich in der Auseinandersetzung mit ih-
ren Umgebungen heraus. Aus diesem 
Grund würde ich auch Instinkte nicht 
verteufeln, weil sie sozusagen Rezep-
turen sind, wie man mit Dingen – aus 
einem evolutionären Wissen heraus 
– umgeht. In vielen Fällen hat ein in-
stinktives Wissen eine sehr hohe Intel-
ligenz darüber, wie man sich in einer 

Situation zu einer Umgebung verhält. 
Instinkte sind daher nicht „dumm“. Es 
geht nicht immer nur darum, dass sie 
von uns mental kontrolliert werden 
müssen. Ästhetisch gesprochen geht 
es eher um ein Abstimmen von un-
terschiedlichen Schichten, die in mir 
situativ laut werden, und die ich in 
einer bestimmten Situation so bündeln 
muss, dass ich intelligente Entschei-
dungen fälle. 

Es können sich die Bedingungen je-
doch umgekehrt so verändert haben, 
dass die Instinkte wirklich dumm 
werden – weil sie auf alte Rezepturen 
zurückgreifen und mir permanent 
Sachen vorgaukeln, die innerhalb neu-
er Kontexte nicht mehr funktionieren. 
Das macht das Leben ja so schwierig, 
da wir mit diesen vielen Ebenen von 
Intelligenz in einem Leben, in ei-
ner bestimmten Situation umgehen 
müssen. 

Haben Sie ein Zukunftsbild, welche 
Entwicklung des Intelligenzbegriffs 
und -empfindens erstrebenswert 
wäre?
Ein Zukunftsmodell wäre für mich 
die ästhetische Intelligenz – auch als 
Lebensform. Und eine Intelligenz, die 
nicht gegen, sondern mit dem Herz 
denkt. Der Untertitel von Nietzsches 
Buch „Jenseits von Gut und Böse“ 
lautet: „Vorspiel einer Philosophie der 
Zukunft“. Wir brauchen neue, non-
binäre Formen kreativer Intelligenz, 
z. B. auch im Umgang mit Maschinen. 
Denn das Maschinelle, ein großes The-
ma von Deleuze und Guattari, ist ja 
nicht nur draußen, sondern auch stark 
in uns drinnen. Das heißt, wir erfinden 
die Idee von Maschinen heute nicht 
einfach, sondern das Maschinelle 
ist eine wesentliche Ebene unseres 
Lebens, etwa was physikalische oder 
biologische Ebenen unseres leiblichen 
In-der-Welt-Seins angeht. Die Ver-
dauung von Nahrung passiert quasi 

Wie kann man die Alleinherr-
schaft der mentalen Intelli-

genz außer Kraft setzen und 
eine Balance finden, sodass 

diese unterschiedlichen Intel-
ligenzen wieder miteinander 

Hand in Hand gehen können?

automatisch, wie von selbst, d. h. eben 
unbewusst maschinell. Unser Leib ist 
unter anderem auch eine Fabrik. 

Ich bin z. B. sehr froh, dass ich eine 
Körperintelligenz besitze, die mir ganz 
viele Dinge quasi maschinell abnimmt. 
Verdauen, atmen etc. Zum Glück gibt 
es in meinem Körper maschinelle 
Prozesse, die automatos – wie die 
Griechen sagten – funktionieren. Zum 
Glück muss ich diese Prozesse nicht 
alle mental steuern und initiieren. 
Dass mein Magen beim Verdauen 
beispielsweise verfügbaren Rezeptu-
ren folgt, er dabei also seiner Verdau-
ungsintelligenz folgt, entlastet mich 
unglaublich. Viele Prozesse in mir 
werden nicht von mir selbst bewusst 
gesteuert, und das ist auch gut so. 

Das sokratische Bild der aufgeklär-
ten Moderne führt meiner Meinung 
nach notwendigerweise in die völlige 
Selbstüberforderung der einzelnen 
Menschen. Alles soll plötzlich mental 
gesteuert und kontrolliert werden, 
was den Workflow unserer mentalen 
Verstandestätigkeiten überfordert.  
Alles sollen wir schlussendlich selbst 
machen. Die Worte „Selbstermäch-
tigung“, „Mündigkeit“ hatten lange 
einen emanzipativen Charakter, aber 
inzwischen werden sie oft gegen uns 
verwendet und instrumentalisiert. 
Eine neue Form der Tyrannei und 
Versklavung. 

Plötzlich bin ich für alles – meine 
Atmung, meine Ernährung, mei-
ne Banküberweisungen, Steuer-
abgaben etc. – zuständig. Ich bin 
selbst mündige Patient*in, mün-
dige Steuerzahler*in, mündige 
Ernährungsexpert*in etc.

PE
EK

 (
FW

F)
 G

ra
nt

-D
O

I: 
10

.5
57

76
/A

R
82

2

Für mich wäre so auch das Verhältnis 
zur KI zu denken. Die Maschinen 
führen zu einer Überlastung unseres 
Workflows. Unser reflektierendes Be-
wusstsein muss jetzt sogar mündig mit 
all den global stattfindenden Prozessen 
umgehen und für sie Sorge tragen. 


