
Teologiska institutionen
Fördjupningskurs i religionsvetenskap - filosofisk inriktning, 15 hp
VT 2022
Författare: Joel Wanemark
Handledare: Johan Eddebo 

Gryningen nalkas
En komparativ studie av Johannes av Korsets och Hartmut Rosas

förståelse av vägen mot ett gott förhållande till världen



Abstract

This study presents a comparative analysis of Hartmut Rosa and St John of the Cross and

their respective view of the way towards a good relationship to the world. Using Rosa’s

theory of acceleration, alienation and resonance as a frame of reference, a discursive analysis

of modern texts on the thoughts of St John is performed to explore how the thoughts of St

John can be enriched by Rosa. Thereby the aim is to widen the conversation on how

Christians and the church might speak of a good relationship to the world in the present day.

The analysis shows that several key elements from Rosa’s theory of resonance can be found

in the thoughts of St John of the Cross, thus highlighting both the potential of reading John of

the Cross in a modern setting and Rosa’s enriching contributions. They also agree in their

emphasis on giving up the desire to control as a necessity in establishing a good relationship

to the world. However, the transcendent, mystical reality of St John enables him to go further

than Rosa with regards to for example the length to which a person should give up control or

on how suffering is an essential part of the transformation. The study nevertheless shows that

Rosa’s description of modern society can aid putting the thoughts of St John into the present,

and that Rosa’s theories of structural change based on a new relationship to the world can

widen the conversation on how the church might apply the mystical thoughts of St John

today.

Keywords: Hartmut Rosa, John of the Cross, resonance, mysticism

1



Innehållsförteckning

1. Inledning & Bakgrund 3

2. Syfte & Forskningsfrågor 5

3. Avgränsningar 6

4. Tidigare forskning 7
4.1 Hartmut Rosa i en teologisk kontext 7
4.2 Modern kristen mystikforskning 8

5. Metod 10

6. Material 11

7. Hartmut Rosas teoretiska ramverk 12
7.1 Jakten på förfogbarhet 12
7.2 Acceleration 13
7.3 Alienation 15
7.4 Resonans 17
7.5 Relationen mellan alienation och resonans 19
7.6 Rosas förståelse av religiös resonans 20

8. Den kristna mystiken & Johannes av Korset 21
8.1 Johannes av Korset - person & verk 21
8.2 Nyckelbegrepp för Johannes av Korset 22
8.3 Mystikens väg som motstånd 23

9. Analys 26
9.1 Om nattens och alienationens roll 26
9.2 Om egenaktivitetens roll 28
9.3 Om det oförfogbara 31
9.4 Om människans och världens förändring 33
9.5 Sammanfattning av forskningsfrågorna 36

10. Diskussion 38

11. Avslutning 40

Litteratur 42

2



1. Inledning & Bakgrund

Som så många gånger förr står mänskligheten i allmänhet och enskilda människor i synnerhet

inför stora utmaningar i vår tid. Skillnaden denna gång tycks vara omfattningens skala, och

larmrapporter om alltifrån ökade utsläpp och stundande världskrig till polarisering och

välfärdskriser avlöser varandra. Försök till långsiktig förändring på individ- och strukturnivå

tycks för de flesta vara hopplösa att genomföra och istället tycks vi vara fast i vad den tyska

sociologen Hartmut Rosa, i linje med Paul Virilio, kallar ett “rasande stillestånd”1 där

ingenting är beständigt samtidigt som ingenting förändras.

Hartmut Rosa kommer ur en lång rad av modernitetskritiker i Frankfurtskolan och har med

sin “sociologi om vårt förhållande till världen”2 försökt beskriva hur strävan efter

förfogbarhet, förstådd som en drivkraft att erövra och bemästra vår omvärld och en

nyckelkomponent i modernitetens kulturella imperativ, tycks vara en av rotorsakerna till

varför vi hamnat där vi hamnat. Denna analys kan ses få bekräftelse från samtida forskare

från vitt skilda fält; från IPCC:s rapporter om människans gränslösa utnyttjande av planeten,

Ian McGilchrists neuropsykiatriska analyser av vår samtids extrema betonande av logik och

orsakssamband,3 Michael Sandels analys av den framväxande meritokratin och dess påverkan

på samhällsgemenskapen,4 till Roland Paulsens studier av beräknandets konsekvenser på

individens psykiska välmående.5 Genom alla dessa går den röda tråden att människan under

senmoderniteten lever med en tanke om att världen kan - och ska - beräknas, behärskas och

utnyttjas. Trots uppenbara negativa konsekvenser av detta förhållningssätt tycks människan

dock oförmögen till förändring. Vad Rosa gör i sin heltäckande teori om det moderna

samhället är att han även introducerar ett konstruktivt begrepp, resonans, som ett nytt

förhållningssätt till världen. Upplevelsen av resonans kännetecknas av att människan står i

samklang med sin omvärld; att hon berörs av den, gensvarar på beröringen och att det sker en

ömsesidig påverkan så att båda parter förändras av upplevelsen. Rosa menar att ögonblick av

resonans är vad som ytterst gör livet värt att leva och därför det som är värt att eftersträva.

Med hjälp av detta både deskriptiva och normativa begrepp menar Rosa att såväl vårt

5 Roland Paulsen, Tänk om: en studie i oro (Stockholm: Albert Bonniers förlag, 2020).
4 Michael Sandel, The tyranny of merit: what’s become of the common good? (Westminster: Allen Lane, 2020).

3 Iain McGilchrist, The master and his emissary: the divided brain and the making of the western world (New
Haven: Yale University Press, 2009)

2 Egen översättning av undertiteln på “Resonance: a sociology of our relationship to the world”.
1 Hartmut Rosa, Resonance: a sociology of our relationship to the world (Cambridge: Polity Press, 2019), 406.

3



enskilda tänkande som de ekonomiska, kulturella och sociala institutionerna har möjlighet att

förändras och att vi på så sätt kan gå en ljusare framtid till mötes.

Samtidigt som Rosa introducerar detta begrepp i en sekulär kontext lever kyrkan och enskilda

kristna, som de gjort i alla tider, med en kallelse att sprida evangeliet och att leva i världen

men inte av världen. Vad denna kallelse innebär och hur den bäst gestaltas i praktiker har

diskuterats flitigt de senaste två millennierna - kontinuerligt sökande efter goda

förhållningssätt till en föränderlig värld. Utöver detta har även den eskatologiska horisonten

påverkat kyrkans och enskilda kristnas förhållande till världen och synen på dess potential till

förändring. I olika traditioner har gudsrikets närvaro och dess påtaglighet i samhället betonats

olika starkt, ofta utifrån devisen att gudsriket är redan nu - och ännu inte. Tolkningarna vad

detta gudsrikes närvaro innebär är många; vissa har tolkat det som människans inre

förvandling, andra som en kallelse till upprättandet av teokrati, och åter andra har helt fäst

blicken på livet bortom döden. Som ett försök att berika dialogen om kyrkans och den

kristnes roll i samhällets förändring och förvandling och för att få en tydligare bild av vad det

är för värld de i moderna samhällen har att förhålla sig till kan det vara konstruktivt att beakta

utomkyrkliga röster och blickar, och i denna studie får Hartmut Rosa representera dessa.

Den kristna traditionen är dock onekligen en bred och mångfacetterad samtalspartner, och för

att undvika att samtalet blir ett högljutt sorl där inga enskilda röster går att urskilja kommer i

denna studie den kristna mystika traditionen och karmelitordens Johannes av Korset i

synnerhet vara Rosas dialogpartner. Det bör dock påpekas redan här att begreppet “den

mystika traditionen”, vilket används genomgripande i studien, inte är en tradition på samma

sätt som man kan tala om exempelvis den katolska traditionen eller lutherska traditionen utan

snarare syftar på en bredare benämning på mystika inslag i den kristna kyrkans historia.

Vidare går valet av den mystika traditionen och Johannes av Korset som samtalspartner

givetvis att diskutera. Borde inte den protestantiska kyrkan, dominerande i de delar av

världen där Rosas teorier tycks allra mest tillämpbara, vara en bättre dialogpartner? Eller

åtminstone en samtida teolog som förstår vårt moderna samhälles utmaningar? Så skulle det

mycket väl kunna vara, men Johannes av Korset var en man djupt präglad av en erfarenhet av

hur Gud kan förvandla människan och av hur smärtsam en sådan förvandling kan vara, och

kan därför vara en röst värd att lyssna till. Hans längtan efter en djupare relation till världen

och förmåga att se ljuset bortom mörkret kan inspirera i en tid som söker svar. Förhoppningen

4



är att genom att tänka med det förflutna kanske kunna hitta förlorade pusselbitar som berikar

dialogen och därmed ger verktyg att ta ut riktning framåt.

Studien är indelad i tre olika delar. Inledningsvis formuleras studiens syfte och genom

specificeringar och avgränsningar definieras dess fokus. I denna del beskrivs även hur studien

relaterar till nuvarande kunskapsläge, samt vilka metod- och materialval som gjorts. Därefter

ges en introduktion både till Hartmut Rosas teoretiska ramverk och till Johannes av Korset

samt till den kristna mystikens roll i kristen samhällsförändring. I studiens avslutande och

mest betydelsefulla del går så de två tänkarna i dialog med varandra och deras respektive

idéer analyseras och jämförs, vartefter resultaten diskuteras och sätts i ett större sammanhang.

2. Syfte & Forskningsfrågor

Syftet med denna studie är att utifrån Rosas teori om människans förhållande till världen och

definition av resonans göra en komparativ analys med den kristna mystika traditionen,

exemplifierad av Johannes av Korset, för att studera hur de två tankeströmningarna kan

berika varandra. Även om de skriver i olika kontexter behandlar de båda människans resa

mot ett förändrat liv, vilka förutsättningar som krävs för att göra resan och vilka

konsekvenser en sådan resa får. Därmed är ömsesidigheten i berikandet viktig att betona även

om fokuset i denna studie främst är på Rosas potential att berika det kyrkliga samtalet.

Johannes av Korset skrev till människor som levde på 1500-talet och kan berikas av att låta

Rosa placera hans tankar i en modern kontext. Rosa å sin sida är sociolog med en öppning för

det religiösa livets meningsgivande potential, och hans resonemang kan därmed berikas av en

röst som levt ett sådant liv.

Utifrån ovanstående syftesbeskrivning kommer studien centrera analysen kring ett antal

forskningsfrågor. Dessa tjänar till att sätta ramen och riktningen för studien och ger därmed

konsekvenser för vilka avgränsningar som görs:

1. Vilka likheter och skillnader finns mellan Rosas förutsättningar för att skapa resonans

och Johannes av Korsets tanke om vägen mot rening och förvandling?

2. Kan den öppenhet mot världen som Johannes av Korset förespråkar som den kristna

mystikens slutmål ses vara det förhållande till världen Rosa förordar och i så fall på

vilka sätt?

5



3. Hur kan Rosas samtidsbeskrivning av en kultur präglad av förfogbarhet och

alienation påverka förutsättningarna för den kristna mystikens erfarenhet?

4. Hur kan denna samtidsbeskrivning bredda förståelsen av den kristna mystika

livshållningens potential som motståndskraft och samhällskritik?

3. Avgränsningar

Att gå i dialog med Hartmut Rosa och hans idéer går att göra på en mängd olika sätt vilket

innebär att avgränsningar behöver göras samt att vissa legitima frågor och invändningar får

lämnas därhän. Rosas stora ansats, att författa en teori som beskriver hela det moderna

samhället samt en väg framåt, leder oundvikligen till kontaktytor mot mängder av

vetenskapliga fält vilket återspeglas i de akademiska diskussioner som förs inom såväl

psykologi, sociologi, ekonomi, etc i relation till Rosas forskning med syfte att empiriskt och

filosofiskt bekräfta eller vederlägga hans teori. Denna studie är dock inte en kritisk analys av

Rosas teori och ämnar således inte till att argumentera för eller emot huruvida Rosas idéer

kan motiveras ur olika perspektiv. Istället tar studien dessa idéer som utgångspunkt för

diskussion, och försöker identifiera de områden där Rosa och Johannes av Korset kan berika

varandra.

Valet av den mystika traditionen som dialogpartner är i sig en avgränsning som gör att vissa

aspekter och konsekvenser av Rosas teori blir mer centrala än andra. I dialog med andra

kristna, eller andra religiösa, traditioner hade diskussionens tyngdpunkt möjligtvis förflyttats.

Exempelvis fokuserar denna studie mestadels på individens relation till världen omkring sig

och utelämnar således samtalet kring den kristna gemenskapens betydelse för tanken om

gudsrikets närvaro i världen. Den berör inte heller diskussionen om den politiska teologins

roll i samhället och hur det gemensamma livet bäst gestaltas. Vidare kan den mystika

traditionen i dess mångfald ses beskriva och betona det mystika livet på olika sätt, och valet

av Johannes av Korset i synnerhet medför således även det att vissa perspektiv förloras.

Precis som Rosa kritiserar den tidiga modernitetskritiken för att vara alltför centrerad kring

det manliga intellektet finns det en risk att viktiga kvinnliga perspektiv inom den mystika

traditionen, vilka hade kunnat berika diskussionen, förloras i fokuseringen på Johannes av

Korset.6

6 Rosa, Resonance, 355.

6



Att jämföra sekulära och konfessionella tankegods och låta dem gå i dialog med varandra är

dessutom en utmaning i sig. Grundläggande metafysiska antaganden skapar ofta begreppsliga

och språkliga skiljelinjer vilka inte nödvändigtvis är explicit uttryckta. Således kommer

denna studie exempelvis behöva förhålla sig till skillnader mellan Rosas och den mystika

traditionens antropologiska förståelse om människan och hennes grundläggande drivkrafter.

Studien kommer också till exempel behöva förhålla sig till skillnader mellan konfessionella

och sekulära eskatologiska perspektiv. Annat än att försöka påtala dessa diskrepanser där de

dyker upp ämnar inte studien att argumentera för eller emot dessa skiljelinjer.

4. Tidigare forskning

Som nämndes tidigare har Hartmut Rosas omfattande teori kontaktytor med flertalet stora

vetenskapliga fält, vilket gör en översikt av diskussionen kring hans teorier svåröverskådlig. I

följande avsnitt beskrivs därför hur Hartmut Rosas teorier diskuteras i den samtida teologiska

diskussionen, och därefter sätts studien i relation till modern kristen mystikforskning.

4.1 Hartmut Rosa i en teologisk kontext

Hartmut Rosas idéer om samtiden har diskuterats ur flertalet olika teologiska perspektiv, där

fokus i vissa studier har legat på hans modernitetsteori och i andra studier på hans

resonansbegrepp. Exempelvis sätter Ekedahl (red) i boken Livshjälp i en orolig tid Rosas

teori om acceleration och identitet i perspektiv kopplat till stresshantering och coping. Där

används Rosas modernitetsteori för att identifiera hur kyrkans själavårdsarbete ska förhålla

sig i en accelererad värld och hur samtidsmänniskan bör mötas i sina existentiella och andliga

behov.7 Även Andrew Root går i dialog med modernitetsteorin i boken The Congregation in

a Secular Age: Keeping Sacred Time against the Speed of Modern Life, men gör det utifrån

frågeställningen hur kyrkan ska vara församling i ett accelererande samhälle.8 Dessa två

fokuserar främst på Rosas accelerationsbegrepp och utmaningarna som följer i

accelerationens spår och utelämnar till stor del hans resonemang om alienation och resonans.

Det gör att centrala delar av Rosas idéer om hur utvecklingen kan vändas går förlorade, vilket

denna studie i större utsträckning försöker belysa.

8 Andrew Root, The congregation in a secular age: keeping sacred time against the speed of modern life (Ada:
Baker Academic, 2021)

7 MariAnne Ekedahl, “Att orka i det svåra” i Livshjälp i en orolig tid: själavård i forskning och beprövad
erfarenhet, red. MariAnne Ekedahl (Bromma: Libris förlag, 2020).

7



I en akademisk kontext har bland annat Christoffersen och Gregersen jämfört Rosas idéer

med den protestantiske teologen Gerd Theißen, och då främst hur de båda hanterar risken av

att inte bli besvarad då man söker resonanta relationer.9 Gregersen har även studerat Rosas

idéer om identitetsskapande i det moderna samhället och ställt det i relation till den kristna

traditionen och bland annat Gregorius av Nyssas texter.10 Dessa två studier exemplifierar

bredden i Rosas teori och hur den kan gå i dialog med teologin på många olika sätt. Mest

relevant för denna studie är dock Jörg Hübners artikel “Reich-Gottes-Hoffnung als

Auferstehungs-Resonanz: Hartmut Rosas Resonanzkonzept ins Gespräch gebracht: ein

theologisches Experiment”.11 I den diskuterar han med hjälp av bland annat tankar från

Jürgen Moltmann och Dietrich Bonhoeffer hur Rosas resonansbegrepp kan bistå kyrkan att

formulera hopp om en förändrad värld. Utifrån uppståndelsens horisont menar Hübner att

gudsrikets närvaro blir möjlig och att hoppet fästs i vad han kallar gudsrikets resonanta

möjlighet. Hoppet fästs alltså inte enbart i det yttersta eskatologiska slutet, och inte heller i

människans utopiska egna ansträngningar. Istället menar Hübner att hoppet får uttryck genom

försök att skapa livsföringar som vittnar om att Gud agerar och gensvarar på skapelsens rop.

Hübner ser alltså starka kopplingar mellan hans gudsrikesteologi och Rosas resonansteori,

och menar på att Rosas resonansbegrepp kan vara ett sätt för kyrkan att tala om detta också i

en sekulär kontext. På så sätt kan det kristna hoppet om förändring och förvandling förändra

inte bara individer utan också samhället..

Utifrån detta perspektiv blir det motiverat att studera Johannes av Korset då han vänder sig

till människor som känner sig oförmögna till förändring, och han själv tycks vara ett exempel

på en sådan livsföring Hübner talar om. Johannes av Korset stod på tröskeln till ovissheten

med en rädsla av att inte finna något om han sträckte sig ut, men han skrev utifrån

erfarenheten av att ha mött en Gud som agerar och gensvarar.12 Med hjälp av Rosa teorier och

begrepp kan då hans budskap analyseras i en modern kontext.

12 Iain Matthew, Gud berör och förvandlar: Johannes av Korset i nytt ljus (Glumslöv: Karmeliterna, 2007), 11.

11 Jörg Hübner, “Reich-Gottes-Hoffnung als Auferstehungs-Resonanz: Hartmut Rosas Resonanzkonzept ins
Gespräch gebracht: ein theologisches Experiment”, Evangelische Theologie 81, nr 3 (Juni 2021), 223-236.

10 Niels Henrik Gregersen, “Resonant selves in ethical and theological perspective: On personhood and identity
formation”, Dialog 60, nr 4 (December 2021), 396-408.

9 Mikkel Gabriel Christoffersen & Niels Henrik Gregersen, “Resonance, risk and religion: Gerd Theißen and
Hartmut Rosa on religious resonance”, Philosophy, theology and the sciences 6, nr 1 (Augusti 2019), 6-32.

8



4.2 Modern kristen mystikforskning

Som nämndes i inledningen är begreppet “den kristna mystika traditionen” något missvisande

då det inte kan sägas vara en tradition i dess vardagliga bemärkelse, och likt många andra

begrepp härleds termen “mysticism” tillbaka till upplysningstiden.13 Tidigare talades det

främst i kristen idétradition om mystik teologi, mystika erfarenheter och en mystik läsning av

Skriften. Därutöver är inte heller personbegreppet mystiker entydigt definierat, vilket

exempelvis syns i den pågående diskussionen om huruvida en person som Martin Luther var

mystiker eller ej.14 Det som kan sägas förenar den mystika traditionen och dess texter är att de

på olika sätt vittnar om det personliga mötet med det gudomliga och dess konsekvenser för

människan. Men den mystika litteraturen är speciell och dess texter präglas ofta av poesi och

inte sällan av visionära element och erotiskt språkbruk, vilket gör dess tolkning för en

modern läsare utmanande.

Louise Nelstrop och Kevin Magill beskriver att nutida läsning av och forskning på mystikers

texter kan sägas karaktäriseras av fyra olika perspektiv och tolkningsramar.15 Det första

perspektivet kännetecknas av perennialism vilket betonar att den mystika erfarenheten är

väsensskild från alla andra upplevelser och därmed obeskrivbar, vilket då anses återspeglas i

de mystika texternas oförmåga att beskriva erfarenheten genom dess användande av

apofatiskt språk. Exempelvis var William James, som Hartmut Rosa refererar till i sin

religionssyn och betecknas som en av fäderna till det moderna studiet av mystik, perennialist.

Det andra, kontextuella, perspektivet betonar att det inte kan ske erfarenheter som inte

medieras genom en kulturell kontext. Således är det inte bara vår tolkning av texter utan även

texten i sig som är formad av dess kontext. Den tredje tolkningsramen, som Nelstrop och

Magill kallar “performativt språk”-läsningar, betonar att den mystika litteraturen försöker

beskriva Guds natur mer än gudserfarenheten.16 Det fjärde och sista perspektivet är ett

feministiskt perspektiv som framförallt kritiserar de övriga tre för att inte i tillräckligt hög

grad klara av att härbärgera en kvinnlig självförståelse.17

17 Ibid. 18.
16 Ibid. 14.
15 Nelstrop & Magill, Christian Mysticism, 2.
14 Karin Johannesson, Thérèse och Martin: Karmel och reformationen i nytt ljus (Skellefteå: Artos, 2018), 113.

13 Louise Nelstrop & Kevin Magill, Christian mysticism: an introduction to contemporary theoretical
approaches (Farnham: Ashgate publishing, 2009), 1.

9



Dessa fyra perspektiv kommer inte användas för analys i denna studie men tjänar syftet att

beskriva olika förhållningssätt till mystik litteratur och dess svårtolkade karaktär, vilket

motiverar valet av material denna studie analyserar. Exempelvis ser Nelstrop och Magill att

Bernard McGinn, en av 1900-talets främste mystikforskare och bidragande till denna studies

förståelse av Johannes av Korsets verk, i stor utsträckning gör en kontextuell tolkning men att

han också gör vissa nyanseringar. De menar på att McGinn inte ser kristna mystiker som

exempel på personer med tidlösa obeskrivbara erfarenheter utan som författare vars skrivande

formats av den kyrkliga och sociala miljön de befunnit sig i,18 samtidigt som han menar att

det finns möjlighet till pre-lingvistisk erfarenhet av Gud.19 För att om möjligt få in olika

tolkningsperspektiv på den mystika traditionen och Johannes av Korset har således material

från flera olika författare använts i denna studie, och på så sätt kan studien visa på hur olika

tolkningar och läsningar av Johannes av Korset kan belysa olika delar av hans liv och

författarskap.

5. Metod

För att besvara forskningsfrågorna krävs en förståelse för de idéer som Hartmut Rosa och

Johannes av Korset uttryckt i sina respektive verk, och metoder för att kunna göra en

jämförelse mellan dem. Utläggningar av de två tänkarnas olika idéer återfinns i dagsläget i

flera olika format via exempelvis föreläsningar och poddar, men i denna litteraturstudie

begränsades urvalet till publicerat material av tänkarna själva eller sekundärlitteratur. Med

utgångspunkt i vad Grenholm kallar en innehållslig idéanalys analyserades materialet för att

tolka och klargöra dess innehåll,20 och framförallt utfördes detta med hjälp av filosofisk

begreppsanalys. En författares begrepp utgör enligt Grenholm de intellektuella kategorier

med vilka hen förstår och kategoriserar fenomen i tillvaron,21 och genom begreppen

konstitueras den diskurs som är det sätt hen talar om världen. Genom att studera de två

tänkarnas förståelse av begrepp med kopplingar till forskningsfrågorna möjliggjordes en

komparativ diskursanalys. Då studiet av Johannes av Korset utgick från sekundärlitteratur

krävdes varsamhet i läsningen för att tydligt avgöra om en idé ansågs härröra ur Johannes av

Korsets verk eller om det var författarens egen.

21 Ibid. 206.

20 Carl-Henric Grenholm, Att förstå religion: metoder för teologisk forskning (Lund: Studentlitteratur, 2006),
227.

19 Ibid. 13.
18 Ibid. 36.

10



Att de två tänkarna kommer från helt olika bakgrunder, att de skriver med olika syften och till

stor del behandlar olika frågeställningar och därmed rör sig i två olika diskurser utgör en

utmaning vid komparativa studier. I denna studie har därför Hartmut Rosas systematiska

angreppssätt i teori- och begreppsformulering präglat både studiens syfte och metodval.

Teorin med dess begreppsdefinitioner har utgjort en bakgrund mot vilken studiet av Johannes

av Korset utförts. För att lättare kunna identifiera beröringspunkter mellan de två tänkarna

formulerades ett antal analysfrågor utifrån vilka materialet studerades:

1) Vad ser de båda tänkarna som kännetecknande för en brusten relation till världen?

2) Vad ser de båda tänkarna som kännetecknande för en god relation till världen?

3) Hur ser de båda tänkarna på människans och samhällets möjlighet till positiv

förändring?

6. Material

Hartmut Rosa har formulerat sin modernitetsteori och sitt resonansbegrepp i flertalet olika

verk. Främst har han publicerat material på tyska, men flera verk finns även i internationella

översättningar.  I denna studie beskrivs Rosas idéer utifrån tre böcker, varav två är utgivna på

svenska och en på engelska. De två svenska översättningarna är utgivna av Daidalos förlag

och titulerade Det vi inte kan råda över: om vårt förhållande till världen (2020), samt

Acceleration, modernitet och identitet: tre essäer (2014). I den betydligt mer omfattande

Resonance: a sociology of our relationship to the world (2019) formulerar Rosa sin idé om

resonans. Flera snarlika utläggningar av idéer och tankemönster återfinns i de olika böckerna,

även om de var och en fokuserar på olika aspekter.

För att analysera den mystika traditionen i allmänhet och Johannes av Korset i synnerhet har

flertalet olika källor använts för att skapa en så heltäckande bild som möjligt och för att om

möjligt täcka in flera av de olika tolkningsperspektiv som beskrivits ovan. På grund av den

mystika litteraturens svårtolkade karaktär har i denna studie uteslutande sekundärlitteratur

studerats, även om Johannes av Korsets främsta verk finns utgivna på svenska. Mysticism in

the golden age of Spain 1500-1650 av Bernard McGinn har använts för att ge en bredare

bakgrund till den mystika traditionens och karmelitordens framväxt i 1500-talets Spanien

samt Johannes av Korsets liv och texter, då McGinn som tidigare nämnt anses vara en av den

moderna mystikforskningens förgrundsgestalter. Urvalet av litteratur på svenska om Johannes

11



av Korset har främst fokuserats till det som utgetts av Karmelitbröderna i Glumslöv och

Tågarp då dessa förväntats stå nära Johannes av Korsets tradition. I denna studie har därmed

Wilfrid Stinissens två verk Natten är mitt ljus och Sann människa: en bok om skapelse och

helighet analyserats, samt Iain Matthews Gud berör och förvandlar: Johannes av Korset i

nytt ljus. För att ge ytterligare ett samtida svenskt perspektiv men från lutherskt håll har även

Karin Johannessons Thérèse och Martin: Karmel och reformationen i nytt ljus studerats.

12



7. Hartmut Rosas teoretiska ramverk

Studiens teoretiska ramverk utgår ifrån Hartmut Rosa och hans sociologi om människans

förhållande till världen. Teorin som sådan är av förklarliga skäl omfattande med flera nyanser

och inbördes förhållanden mellan de olika begreppen. I detta avsnitt presenteras i korthet

Rosas förståelse och definition av fyra centrala begrepp; förfogbarhet, acceleration,

alienation, samt resonans. De tre första begreppen är centrala i Rosas samtidsbeskrivning och

skapar tillsammans en bild av det moderna samhällets uppkomst, drivkrafter och

konsekvenser. Det avslutande resonansbegreppet introducerar Rosa som ett gensvar på

samhällsutvecklingen.

7.1 Jakten på förfogbarhet

Grunden till Hartmut Rosas syn på människans förhållande till världen utgår ifrån hans

förståelse av två begär och drivkrafter; dels människans interna begär och dels den sociala,

kulturella, och strukturella drivkraften i det moderna samhället. Rosa tar sin utgångspunkt

ifrån att det mänskliga begärets grundstruktur består av två komponenter, dels en längtan

efter resonans och dels en rädsla för alienation.22 Dessa begrepp beskrivs mer ingående i

nästföljande avsnitt men kan kortfattat sägas återspegla kvaliteten på människans relationer,

där resonans kännetecknar en god relation och alienation en brusten relation. Således menar

Rosa att människan drivs av relationsbegär; att vi vill göra något nåbart som inte finns till

hands och upprätta en responsiv relation till det begärda.23 Dock menar han på att den

kulturella drivkraften under moderniteten, och framförallt under senmoderniteten, förvrängt

detta begär efter nåbarhet till ett begär efter förfogbarhet.24 Förvrängningen kommer ur det

initiala moderna löftet där en ökad räckvidd i världen innebar ett löfte om ett godare liv.25

Möjligheten att själv bestämma över sitt eget liv, fri från sociala och kulturella institutioner

och traditioner, och makt att bestämma vad som innebar ett gott liv ledde enligt Rosa till en

betoning av autonomi och autenticitet.26 Frågor om etik och livsmening kunde därmed

besvaras genom att blicka inåt i sig själv, men detta förblev ofta en ständig jakt efter svar som

aldrig kom. Förändringen av framförallt de industriella och ekonomiska systemen kom i sin

tur att göra att samhället alltmer präglades av konkurrens som princip för allokering av

26 Rosa, Resonance, 20.
25 Ibid. 19.
24 Ibid. 11.
23 Hartmut Rosa, Det vi inte kan råda över: om vårt förhållande till världen (Göteborg: Daidalos, 2020), 138.
22 Rosa, Resonance, 114.

13



resurser. Sammantaget gjorde denna etiska privatisering och samhälleliga omstrukturering att

det enda vettiga en person kunde göra som ville ha möjlighet att leva ett självbestämt,

autentiskt, liv var att ackumulera resurser för att öka sin räckvidd i världen och därmed kunna

öka sina chanser att leva ett gott liv.27 Även om människan inte visste vad hon ville gav mer

resurser henne ökade valmöjligheter, och denna utveckling har enligt Rosa eskalerat.

Människan strävar således efter ekonomiskt, kulturellt, socialt och psykologiskt kapital i

konkurrens med alla andra för att ge sig möjligheten till att leva det goda liv som hägrar

någonstans i horisonten.28 Det har gjort att världen uppstår som fylld av aggressionspunkter

vilka ska erövras och bemästras, vilket skapat en oändlig jakt efter förfogbarhet.

Denna jakt på förfogbarhet karaktäriserar Rosa utifrån fyra nivåer; synliggörande, nåbarhet,

möjliggörande att behärska samt nyttiggörande.29 Det är framförallt de två sista nivåerna

Rosa ser som alltför framhävda i senmoderniteten och vad Rosa betonar är att detta

grundläggande sätt att förhålla sig till världen genomsyrar hela kulturen, från vetenskapen till

ekonomin, från samhällsbyggande till relationsbyggande. Anspråket på omfattande

förfogbarhet har därmed både institutionaliserats och habituerats i den mening att det

“identifierande tänkandet”, föreställningen att man har fått grepp om ett tings väsen och

därmed intellektuellt tillgängliggjort det, har blivit totalitärt.30 Följden blir att människan

instinktivt strävar efter att i alla sina relationer till omvärlden uppnå förfogbarhetens alla fyra

nivåer, och därmed inte har några verktyg att stå emot denna instinkt. Men det paradoxala är

enligt Rosa att ju mer människan jagar efter att kunna förfoga över världen, desto mer tycks

den undfly och utestänga henne.31

7.2 Acceleration

Det mest centrala som drivit på denna ständiga jakt på förfogbarhet är enligt Rosa tillvarons

acceleration, och detta begrepp är grundbulten i hans förståelse av moderniteten som

begrepp. De klassiska moderniseringsteorierna av exempelvis Marx och Weber och deras

efterföljare kan enligt Rosa kritiseras för att varken se enheten eller mångfalden i olika

moderniteter, och därför tycker han att hans accelerationsbegrepp är bättre.32 I sin teori

presenterar Rosa tre accelerationsprocesser; den tekniska accelerationen, de accelererande

32 Hartmut Rosa, Acceleration, modernitet och identitet: tre essäer (Göteborg: Daidalos, 2013), 11.
31 Ibid. 29.
30 Ibid. 128.
29 Rosa, Det vi inte kan råda över, 24-28.
28 Ibid. 417.
27 Ibid. 22.

14



sociala förändringarna och livstempots acceleration, och dessa driver varandra i en

självförstärkande process med hjälp av ekonomiska, strukturella och kulturella motorer.

Därigenom skapas en tillvaro där det moderna samhället bygger på en inneboende dynamisk

stabilisering, där upprätthållandet av ett institutionellt status quo kräver ekonomisk tillväxt,

teknisk acceleration och kulturell innovation och där uteblivandet av ökad takt riskerar

samhällets kollaps.33

Den tekniska accelerationen avser höjningen av hastigheten i målinriktade processer vilket

framförallt rör transport-, kommunikation-, och produktionsprocesser.34 Information,

människor och varor förflyttas allt snabbare. I spåren av denna utveckling förändras

människors handlingsmönster och vardagspraktiker vilket driver på den sociala

accelerationen. Med den sociala accelerationen avser Rosa det han kallar samtidskrympning,

vilket innebär att den tidsrymd i vilken kunskap och erfarenheter kan hjälpa oss att tänka om

framtiden krymper.35 Detta skapar en stark inre känsla av att inte hänga med i utvecklingen

och ett starkt tryck att höja livstempot. Det accelererande livstempot mäts i antalet

handlings-/upplevelseepisoder per tidsenhet, där ökningen kan ses ske objektivt genom

exempelvis förtätning av handlingar eller multitasking, men också subjektivt i en känsla av

tidspress och att inte hänga med.36 Denna stress driver på den tekniska accelerationen för att

kunna frigöra tid, och därmed skapas ett självförstärkande system. Samhällets

grundfundament upplevs vara att oavsett hur aktiva, effektiva eller kreativa människor är så

måste detta förbättras nästa år.37

Vad dessa tre självförstärkande accelerationsprocesser skapar är ett rasande stillestånd 38,

vilket är ett tillstånd som inte följer någon utvecklingslogik och som innebär en radikalt

annorlunda tidsuppfattning. Förhållandena för människans liv förändras ständigt, men utan att

varken uppgå i några naturliga cykler eller kanaliseras i kollektiva projekt med delade

målsättningar.39 Samtiden har gått från att vara intergenerationell i förmodern tid, då kunskap

och identitet fördes vidare över generationsgränser, till generationell och nu

intragenerationell40 där upplevelsen av att ingen kunskap längre är beständig dominerar. Det

40 Ibid. 42.
39 Ibid. 14.
38 Rosa, Acceleration, modernitet och identitet, 14.
37 Rosa, Resonance, 427.
36 Ibid. 34.
35 Ibid. 30.
34 Rosa, Acceleration, modernitet och identitet, 29.
33 Rosa, Det vi inte kan råda över, 17.

15



blir allt mer nödvändigt att planera för och besluta om saker som inte går att planera för och

besluta om,41 vilket skapar både personlig och kollektiv stress och förändrar sättet människan

förhåller sig till världen. Tillvarons hastighet och flyktighet får konsekvenser på både stor och

liten skala och Rosa beskriver det som att det skapas situativa identiteter och situativ politik.42

Till viss del menar dock Rosa att det finns processer som begränsar accelerationen vilket han

kallar retardationselement.43 Det första av dessa fem retardationselement beskriver han som

naturliga begränsningar i människokroppen och i naturen vilka inte kan överskridas utan stora

kvalitativa förändringar, vilket bland annat tar sig uttryck i att människan måste vila och att

växter behöver tid på sig att gro. Det andra elementet beskrivs som “långsamhetsoaser” där

tiden stått stilla vilket kan vara exempelvis avskilda sociala grupper eller rituella praktiker.

Vissa miljöer, exempelvis religiösa miljöer, kan enligt Rosa ses ha ett inneboende motstånd

mot förändring i sin natur.44 Det tredje retardationselementet är oavsiktliga bieffekter såsom

utbrändhet och trafikstockningar, och det fjärde är avsiktliga bemödanden som exempelvis

stresshantering och retreater. Det avslutande femte elementet är de kulturella och strukturella

stelningsprocesser som skapar en uttömning av så kallade utopiska energier, med andra ord

energier till kollektiva samhällsprojekt, vilket exempelvis tänkare som Fukuyama och

Habermas diskuterat.45 Men även om dessa olika element finns så är Rosas övertygelse att

accelerationen vida överskrider retardationen på ett samhälleligt plan och att den därmed inte

går att stoppa.46 Utifrån rådande läge ser han alltså att möjligheten till förändring är

begränsad och framförallt då på ett strukturellt plan.

7.3 Alienation

Jakten efter förfogbarhet och människans accelererande tillvaro har enligt Rosa inte alltid

negativa konsekvenser, i flera fall gör exempelvis den tekniska utvecklingen tillvaron bättre,

men den dominerande följdverkningen är att en allt större alienation utbreder sig. Som

beskrevs tidigare så tycks världen alltmer undfly människan ju mer hon försöker förfoga över

den. Rosa går här i linje med andra modernitetskritiker som exempelvis Weber, Marx och

Durkheim47 men formulerar med hjälp av Rahel Jaeggi en definition av alienation som

47 Rosa, Det vi inte kan råda över, 41.
46 Rosa, Acceleration, modernitet och identitet, 37.
45 Ibid. 435.
44 Rosa, Resonance, 413.
43 Ibid. 34-36.
42 Ibid. 14.
41 Ibid. 68.

16



“relationslösa relationer”.48 Människan har alltså fortfarande relationer till världen, men dessa

relationer är stumma och upplevs meningslösa eller till och med hotande. Alienation är

därmed ett sätt att förhålla sig till världen där subjektet bemöter den subjektiva, objektiva

eller sociala världen som likgiltig eller frånstötande.49 Världen i sin tur upplevs kall, död och

icke-responsiv.50

Denna alienation sker på flera olika fronter, och i olika grad upplever den moderna

människan en alienation från tiden, rummet, tingen, varandra och sig själv med de

ekologiska, samhälleliga och psykologiska kriserna som följd.51 Det allt högre livstempot

med fler upplevelser per tidsenhet och en dramatisk krympning av samtiden gör att

upplevelser, kunskap och erfarenheter devalveras.52 Samtidigt gör tekniska landvinningar att

fysisk och social närhet inte längre står i relation till varandra, och att fler och fler platser blir

förfogbara. Exempelvis krävs det både tid och kraft i processen att skapa en hembygd vilket i

accelerationens kölvatten blir allt svårare. Accelerationen bidrar också till att sättet

människan konsumerar och producerar förändras i allt snabbare takt, och med det så

devalveras både kulturell och praktisk kompetens samt vår förståelse för och känslomässiga

koppling till tingen vilket skapar en distans till dem.53 Vidare tvingar ett högdynamiskt

samhälle fram en premiering av flexibilitet och förändringsvilja på det personliga planet, på

bekostnad av ståndaktighet och kontinuitet. Detta medför att ingenting längre är beständigt i

människans process av identitetsskapande54 och hon kan inte längre blicka utåt för att skapa

en identitet utan måste blicka inåt vilket skapar ett självtematiseringstvång och

autenticitetstvång.55 Via samhällets strukturer skapas vad Rosa kallar en expressiv

fragmentisering, vilket innebär att människan inte kan vara hela sig själv någonstans utan

tvingas till flera olika identiteter vilka kommer fram vid olika tillfällen.56 Rosa menar på att

alla dessa exempel visar på att bristen på konstitutiva bindningar till omvärlden, som

konsekvenser av accelerationen och förfogbarheten, skapar alienation och att det är denna,

mer än accelerationen, vi som individer och samhälle borde försöka hitta sätt att övervinna.57

57 Ibid. 85.
56 Ibid. 80.
55 Ibid. 78.
54 Ibid. 72.
53 Ibid. 138.
52 Rosa, Acceleration, modernitet och identitet, 148.
51 Ibid. 2.
50 Ibid. 184.
49 Ibid. 178.
48 Rosa, Resonance, 178.

17



7.4 Resonans

Rosas svar på denna samhällsutveckling är vad han kallar resonans. Ursprungligen är

resonans ett fysikaliskt begrepp, men med stöd i både neurobiologisk, kognitionsvetenskaplig

och sociologisk forskning menar Rosa på att resonans är en grundläggande del av hur vi

förhåller oss till världen.58 Resonans definierar han som ett förhållande till världen där både

subjektet och världen har möjlighet att nås, påverkas och transformeras.59 I och med att

grundproblemet enligt Rosa ligger i hur vi förhåller oss till världen, ser han att potentialen till

förändring på både individ och samhällsnivå utgår ifrån just ett förändrat förhållningssätt.

Detta nya förhållningssätt kräver att båda sidor i en relation talar med egen röst samtidigt som

de är öppna för att påverkas och nås av den andre. Det är således inte bara att man förmår att

beröras av världen eller att världen gensvarar på människan som ett eko, utan att det sker en

ömsesidig transformation. Resonans är inte heller ett känslomässigt tillstånd, exempelvis att

människan känner sig tillfreds, utan ett relationsmodus som är neutralt till känslomässigt

innehåll vilket innebär att hon även kan uppleva resonans med negativa känslor. Ett trivialt

exempel Rosa tar upp är klappandet av en katt. Om katten vill kan den låta sig klappas och

jama förnöjt, men detta är inget människan kan styra över och inget som sker mekaniskt.

Katten kan också välja att inte låta sig klappas och istället gå därifrån. Både människan och

katten har möjlighet att påverkas av den andre och oavsett situationens utgång finns

förutsättningar för att skapa en resonant relation. Resonans kan dock uppstå överallt; i

naturen, konst, arbete, sport, politik, etc. Avgörande är att människan är öppen för den, men i

sin alienerade tillvaro tycks hon allt mer mista förmågan till resonans.

Detta relationsmodus definieras av fyra kännetecken/moment.60 Det första är att något kallar

på henne, och att hon berörs av det. Detta något som kallar på henne bryter igenom vad Rosa

kallar förtingligandets pansar och gör att hon lämnar vårt vanliga aggressionsmodus och ger

detta något ett värde i sig själv. Efter det följer ett gensvar på beröringen i form av

egenaktivitet. Rosa använder här uttrycket emotion då det står för en utåtriktad rörelse, ur

latinets e-movere, och människan vill i denna utåtriktade rörelse uppleva att hon når detta

något som kallar på henne och Rosa exemplifierar detta med att möta en annans persons

blick.61 I detta steg måste hon enligt Rosa vara öppen nog för att kunna beröras, men

61 Ibid. 46.
60 Rosa, Det vi inte kan råda över, 45.
59 Ibid. 174.
58 Rosa, Resonance, 145 ff.

18



samtidigt sluten nog för att aktivt kunna gensvara med en egen röst.62 Är en person

exempelvis traumatiserad av våld kan denne som försvar avskärma sig från all form av

beröring, och omvänt kan en person som blir berörd av allt och alla förlora förmågan att höra

och utveckla sin egen röst. Därefter sker en transformation då vi förvandlas av erfarenheten

av resonans, och denna förvandling ger en erfarenhet av att “vara levande”, av

icke-alienation.63 Det utåtriktade gensvaret förändrar inte bara oss själva utan också objektet

vi upprättar en resonansrelation till. På så sätt menar Rosa att även böcker, musik och idéer

blir förvandlade utifrån vårt förhållande till dem. Det sista, och viktigaste, kännetecknet är

oförfogbarhetens villkor vilket går ut på att resonans inte kan framkallas instrumentellt. Det

ligger en lockelse i att försöka kontrollera resonansen, att skapa de optimala förutsättningarna

för den, men i detta ligger det i Rosas mening en motsägelse. Precis som förfogandet av

världen ledde till dess undflyende menar Rosa att resonans varken kan framtvingas eller

förhindras och att kontrollerad resonans inte är möjlig.64 Resonans har alltså karaktären av en

gåva, och kräver att människan har ett förhållande till världen där både den och hon själv är

nåbar men inte förfogbar. Denna oförfogbarhet gör att det inte heller är förfogbart att veta hur

hon kommer transformeras av en resonant upplevelse, vilket gör att den står i ett radikalt

spänningsförhållande till accelerationens optimerande sociala logik.65 Rosa menar på att då

resultaten av resonans är konstitutivt öppna går den inte att ackumulera, lagra eller

instrumentellt stegra. På samma sätt som konkurrens och resonans är inkompatibla

förhållningssätt till världen, är bemötande och bemästrande inkompatibla mål.66 Rosa menar

på att modernitetens grundkonflikt bestått i en sammanblandning av kategorierna nåbarhet

och förfogbarhet, där förfogbarhetens dominans är roten till världens förstumnande.67

Vidare är resonans enligt Rosa både ett deskriptivt och normativt begrepp. Det kan användas

för att beskriva och analysera erfarenheter likt ovan, men det kan också användas för att

utvärdera institutioners och livsmiljöers potential att vara resonanta platser och kan därmed

vara ett normativt begrepp att ta riktning mot.68 För Rosa är resonans ett mått på kvaliteten av

våra relationer till världen, och ytterst sett ett annat sätt att bedöma vad som är ett gott liv.

Rosa ser därför att det moderna samhället i dess politiska och ekonomiska beslut borde se

68 Rosa, Resonance, 171.
67 Rosa, Det vi inte kan råda över, 78.
66 Rosa, Resonance, 418.
65 Rosa, Det vi inte kan råda över, 52.
64 Rosa, Resonance, 382.
63 Ibid. 48.
62 Ibid. 50.

19



‘möjligheten till resonanserfarenheter’ som ett viktigt kriterium i beslutsprocessen, och att

begreppet har potential att kunna omforma alienerande strukturer. Genom resonansens

inkompatibilitet med konkurrens och förfogande utgör det en transformativ kraft, som

utgående från människans förhållande till världen också har potentialen att förändra

samhället.

7.5 Relationen mellan alienation och resonans

Att det moderna samhället enbart skulle skapa alienation, vilket man lätt tänker sig av

resonemanget ovan, är dock inte sant. Denna pessimistiska bild kommer enligt Rosa ur den

mansdominerade västliga modernitetskritiken med Weber och Marx i spetsen.69 Istället menar

Rosa, utifrån insikter av framförallt kvinnliga kollegor som Judith Butler och Rahel Jaeggi,

att moderniteten både är alienationsbenägen och ytterst känslig för resonans. Modernitetens

löfte kommer nämligen med ett starkt resonans-imperativ: “gå ut och hitta ditt hem, din

själsfrände etc”.70 Detta gör att den moderna människan är uppfylld av att det hon möter i

världen ska “tala till henne” eller ”vara tilltalande”, oavsett om det gäller partner, familj,

konsumtion eller jobb. Sökandet efter resonans appelleras till i exempelvis den mesta

marknadsföringen, och den kapitalistiska varuekonomin och konsumismens logik bygger på

att de begärda resonansegenskaperna tillskrivs varorna själva. Således kanaliseras begäret

mot själva objekten som förväntas stilla begäret efter resonans genom tillägnelsen av dem.71

Reklamen utlovar alltså att man kan köpa sig till resonansupplevelser. Men sökandet efter

resonans på grund av dess välgörande effekter leder också till ständig jakt efter förfogande

och en kamp om kapital för att erfara resonans, vilket därmed dödar möjligheten till

resonans.72 Människan lever alltså både i en allt mer alienerad tid, samtidigt som hon är

benägen att i hög grad sträva efter en resonans som undflyr henne ju mer hon strävar efter

den.

Rosa menar också på att alienation och resonans inte nödvändigtvis alltid ska ses som två

motpoler, utan att de ibland också kan ses vara ömsesidigt påverkande och korrelerande. Ofta

är det så att en människas känslighet för alienation och kapacitet för resonans går hand i hand

och tycks förstärka varandra.73 Vidare menar Rosa att försök att forma och artikulera

73 Ibid. 188.
72 Rosa, Resonance, 371.
71 Rosa, Det vi inte kan råda över, 140.
70 Ibid. 363.
69 Ibid, 355.

20



resonanta förhållanden, vilket är vanligt inom exempelvis konsten och musiken, ofta tycks

sprungna ur en djup erfarenhet av alienation.74 Till viss del ser Rosa upplevelsen av alienation

som en förutsättning för att eftersträva resonans, men han utvecklar inte detta resonemang.

7.6 Rosas förståelse av religiös resonans

För den som är bevandrad i den kristna traditionen torde Rosas beskrivning av resonans låta

bekant, och Rosa beskriver att just religiösa miljöer har viss benägenhet till att skapa

möjlighet för resonans. I linje med Friedrich Schleiermacher och Martin Buber menar Rosa

att den judisk-kristna traditionen bygger på en idé om att världen är responsiv och att

gudsföreställningen är resonansteoretisk.75 I Bibelns berättelser beskrivs hur människor ber

och bönfaller och hur gensvaret blir utifrån löftet att det finns någon som ser henne, som

förstår henne, och som kan finna vägar att nå och besvara henne. Vidare menar Rosa att

tanken om Gud som relation i treenigheten samt synd som relationslöshet är teologiska

argument som ytterligare beskriver hur den kristna traditionen ser människan som skapad för

relation.76 I den kristna traditionen i stort finns det alltså idéer, och praktiker, som enligt Rosa

har potential att skapa resonanta relationer med både våra medmänniskor, tingen, och enligt

kristen tro ytterst med Gud själv. Rosa ser även att möjligheten till det han kallar djup

resonans enbart kan ske när alla fokuserade relationer till världen har tystnat, och han drar här

paralleller till eremiter, mystiker och klosterrörelser.77 Han hävdar även att den ideala

resonanta upplevelsen är tömd på begär då den bär fullheten inom sig.78 Även om dessa spår

är outvecklade i Rosas resonemang vittnar de om att även den tyske sociologen tycks se

kopplingar mellan sin teori och den mystika traditionen, vilket föranleder denna studies

syfte..

78 Ibid. 120.
77 Ibid. 119.
76 Ibid. 264.
75 Ibid. 260.
74 Ibid. 189.

21



8. Den kristna mystiken & Johannes av Korset

I detta avsnitt ges en introduktion till Johannes av Korsets liv och tankevärld. Centrala teman

och begrepp presenteras och Johannes sätts även in i det större mystika sammanhanget. Som

tidigare nämnts så innehåller den kristna mystiken en stor mångfald och Johannes av Korset

är således bara en röst ur en bred skara som talar om mystika erfarenheter. Gemensamt för

många personer som påverkats av mystiken är att de varit, och fortfarande är, röster som talar

om motstånd och förändring.

8.1 Johannes av Korset - person & verk

Johannes av Korset föddes som Juan de Yepes år 1542 i byn Fontiveros nära Àvila i Spanien

under fattiga förhållanden. Spanien var vid denna tid ett land präglat av sjukdomsepidemier

och ekonomiska kriser, men även stora religiösa reformer.79 Tidigt kom Johannes i kontakt

med den katolska karmelitorden och anslöt sig till denna. Han blev även tidigt involverad i

den pågående reformen av orden som Teresa av Àvila initierat, och dessa blev goda vänner

och inspirationskällor till varandra. Reformen ledde dock till spänningar i orden vilket gjorde

att Johannes försattes i fängelse 1577, och det var under den plågsamma fängelsetiden som

han började skriva.80 Han var under större delen av sitt liv engagerad i reformen och var

kontinuerligt i olika dispyter med kyrkan, vilket präglade hans skrivande. Johannes lyckades

efter nio månader fly från fängelset och han började först med att dela med sig av sina

fängelsedikter till bröderna och systrarna runt omkring honom. Utifrån deras frågor och

funderingar började han sedan skriva teologiska kommentarer till dikterna. Således består

Johannes verk av både poesi och prosa, utöver alla de brev han skickade till trossyskon, och

vissa av verken gavs ut i reviderade upplagor under Johannes levnadstid. McGinn beskriver

att Johannes såg att hans förklarande prosa måste läsas som partiell och oavslutad. Med detta

menas att Johannes såg rationella förklaringar som viktiga men på grund av att den helige

andes överflödande betydelse inte kan fångas av ord såg han sina verk som en förklaring men

inte den enda, och ytterst var orden bara sekundära till själva kärlekserfarenheten.81 Hans

verk beskriver således en väg som är möjlig att gå för den som önskar bli nådd av Gud, men

med öppenheten för att alla kanske inte kan eller vill vandra den vägen.82 I en beskrivning av

82 Ibid. 264.
81 Ibid. 240.
80 Ibid. 235.

79 Bernard McGinn, Mysticism in the golden age of Spain 1500-1650: Vol VI part 2 of The presence of God - A
History of Western Christian Mysticism (New York: The crossroad publishing company, 2017), 5.

22



en av sina dikter skriven under fängelsetiden ser han den som “frukten av kärlek och

överflödande mystisk insikt” som följd av ett möte med Kristus.83 Matthew beskriver att

Johannes största gåva inte främst är att låta oss veta vad vi ska göra eller peka ut vår plats på

kartan utan att avslöja att resan än möjlig.84 De fyra främsta verken, vilka är de som främst

varit föremål för studie hos de författare som studeras i denna uppsats, innefattar

Bestigningen av Berget Karmel, Själens dunkla natt, Andlig sång, samt Levande kärlekslåga.

Var och en med sin egen betoning ger de tillsammans en bild av Johannes mystika teologi och

hans tankar om människans djupaste kallelse och längtan, och genom materialvalet i denna

studie har hela Johannes författarskap försökt tas i beaktning.

8.2 Nyckelbegrepp för Johannes av Korset

I sina verk använder Johannes ett antal olika antaganden och begrepp vilka presenteras i

korthet här för att stödja den fördjupade analysen i nästa sektion. De första antropologiska

antagandena är kopplade till Johannes förståelse av människans själ. Dessa skiljer sig av

förklarliga skäl mot Rosas sekulära förståelse. I människans själ (alma) finns det enligt

Johannes två delar, en lägre sinnlig (parte sensitiva) och en högre andlig (parte espiritual).

Båda dessa genomgår en rening när människan följer mystikens väg, där den andliga delens

rening är betydligt svårare. Den andliga delen består i sin tur av tre delar; intellektet, minnet

och viljan. Denna uppdelning kan ses gå tillbaka till Augustinus och är central i Johannes

förståelse av hur de teologiska dygderna tro, hopp och kärlek renar och förbereder själen för

mötet med Gud.85 Johannes talar också om att det i själens innersta finns vad han kallar

känslornas oändliga grottor (las profundas cavernas del sentido). Dessa ses som hålrum i

människans själ som är omöjliga att fyllas av något annat än det oändliga, men som genom

dess tomrum skapar drivkrafter i människan att fylla dem.86 Det ska dock betonas att

Johannes inte skrev teologisk antropologi, och att hans budskap om själen således ibland kan

verka tvetydigt.87 Men oavsett exakt definition är målet för Johannes tydligt, människans alla

dimensioner måste sträva mot Gud och genom rörelsen mot Gud förändras hela människan.88

Vidare talar Johannes ofta om todo och nada, allt och intet. McGinn menar att få mystiker har

en så utpräglad “negativitetsdoktrin” eller “försakelsedoktrin” som Johannes av Korset, men

88 Matthew, Gud berör och förvandlar, 104.
87 Ibid. 253.
86 Ibid. 308.
85 McGinn, Christian mysticism in the golden age of Spain 1500-1650, 255.
84 Ibid. 34.
83 Matthew, Gud berör och förvandlar, 26.

23



att det är genom det dialektiska förhållandet mellan allt och intet som han borde förstås.89 Det

centrala för Johannes är att kunna äga Gud i allt, och för att kunna göra det måste människan

äga intet. För att Gud ska kunna fylla de oändliga, själsliga grottorna måste de först tömmas

på allt innehåll vilket innefattar olika former av askes och övningar som är tänkta att forma

människans begär så att det riktar sig mot Gud, todo. I denna process hjälper tron att tömma

intellektets grotta, hoppet att tömma minnets grotta, och kärleken att tömma viljans grotta.90

Ett ytterligare centralt begrepp för Johannes är natten, vilket beskriver själens tillstånd då

resan mot nada inletts och människan oundvikligen drabbas av interna kamper och mörka

tankar. Den natt Johannes talar om är dock inte ett tillstånd utan slut, utan beskriver en period

av förändring och förvandling. På människans väg mot Gud går hon först igenom sinnenas

natt, och därefter den betydligt jobbigare andens natt. Båda dessa innehåller perioder då

människan kan ses vara passiv eller aktiv, vilket då kräver mer eller mindre egenaktivitet.

Nätternas lidande existerar enligt Johannes inte för lidandets skull, utan målet är att nå Guds

todo och den verkliga relationen till Guds goda skapelse.91

Slutligen talar Johannes även mycket om det yttersta målet med hans väg; föreningen med

Gud. Denna fullständiga förening, eller fullständiga union, menar Johannes inte består av en

förening av människans och Guds substans utan består i att själen framträder som helt i Gud

genom att Guds ljus lyser rakt igenom henne.92 För att beskriva denna union, denna heliga

förening, använder Johannes framförallt Psaltaren och Höga Visans språk om bruden och

brudgummen.93 Vad som uppstår i denna union när Guds todo fyller människan är att

människan förvandlas i sitt innersta vilket får konsekvenser både för henne själv och världen.

8.3 Mystikens väg som motstånd

Johannes av Korset var som ovan nämnt del av den reform av karmelitorden som främst

Teresa av Àvila initierade. Som reformatorer och mystiker ville de båda två förnya, fördjupa

och återuppliva det andliga livet och de arbetade för förändring. Genom att allt mer dras mot

Kristus skulle människan bli en Kristus för sina medmänniskor.94 Som del av ett samhälle

starkt präglat av det religiösa livet innebar en andlig förnyelse även samhälleliga

94 Johannesson, Thérèse och Martin, 153.
93 Ibid. 293.
92 Ibid. 275.
91 McGinn, Christian mysticism in the golden age of Spain 1500-1650, 268.
90 Wilfrid Stinissen, Sann människa: en bok om skapelse och helighet (Örebro: Libris, 2007), 142-168.
89 McGinn, Christian mysticism in the golden age of Spain 1500-1650, 267.

24



konsekvenser på ett annat sätt än vad som kan ses vara situationen i det moderna sekulära

samhället. Däremot kan exempelvis både den mystika tanken att mötet med Kristus

förvandlar människan och därmed världen samt Johannes tankar om nada-vägen mot todo ses

komma till uttryck även hos samtida teologer och aktivister som arbetar för

samhällsförändring.

Ett av de främsta uttrycken på detta är den amerikanske prästen och ickevålds-aktivisten

Daniel Berrigan som beskriver sin kamp för fred under Vietnamkriget i boken Motståndets

dunkla natt.95 Han beskriver sin egen resa av att kasta sig ut i mörkret och att vandra genom

mörkret med hoppet om ljuset på andra sidan. Med paralleller till Johannes dunkla natt

skriver han om mystikens väg som en väg mot att dö från sitt eget för att se lidandet i världen

och få kraft att göra något åt det, och om hur människan räddar sin själ i en galen tid. Det är

på så sätt ett sökande efter inre förvandling med hopp om moralisk förändring. För Berrigan

är Johannes av Korset inte bara en tänkare utan en person vars livsöde manar till förändring,

och Berrigan menar på att förlusten av personer som Johannes ur kulturmedvetandet är ett

tecken på människans förvirring.96 På liknande sätt hämtar Gustavo Gutierrez, ibland kallad

befrielseteologins fader, inspiration av Johannes av Korset när han talar om hur det förtryckta

folket har tvingats att leva i “orättvisans dunkla natt”.97 Johannes tal om den mystika vägen

som fylld av kamp blir därmed en källa till uthållighet.

I en svensk kontext återfinns exempel på den mystika traditionens tanke om människans inre

förvandling hos Patrik Hagman som betonar att om den kristna människan vill förändra

samhället måste hon starta med sig själv och formas så att hon är inkapabel att fungera i ett

orättvist och destruktivt samhälle. På många sätt menar Hagman likt Johannes att detta tar sig

uttryck i vad hon ytterst begär, och han betonar vidare att endast den som tror att Gud

kommer leda historien dit han vill är beredd att sluta försöka kontrollera världen.98 Ett

ytterligare exempel är Annika Spalde och Pelle Strindlund som tillsammans beskriver hur den

mystika praktiken skapar en så kallad samhörighetsorientering, förstådd som en erfarenhet av

ett öppet hjärta och en upplevelse av samhörighet.99 Mystiken gör på så sätt människan

känslig för det vackra vilket gör smärtan större när det vackra hotas. De menar även på att

99 Annika Spalde & Pelle Strindlund, Mystik och politik: befriande kristendom (Varberg: Argument, 2017), 14.
98 Patrik Hagman, Om kristet motstånd (Skellefteå: Artos, 2011), 29ff.
97 Anders Arborelius, Allt och intet: Johannes av Korsets liv (Tågarp: Karmeliterna, 1991), 8.
96 Ibid, 43.
95 Daniel Berrigan, Motståndets dunkla natt (Stockholm: Forum, 1972).

25



vanan att släppa taget om begär hjälper människor att ställa sin liv till förfogande för

förändringsarbete, och likt Hagman poängterar de att Gud kallar människan att vara trofast,

inte framgångsrik, vilket sätter förändringens resultat i nytt ljus.100 Den mystika

livshållningen är således ett sätt att göra motstånd och arbeta för förändring, och Johannes av

Korset är redan idag en inspirationskälla.

100 Ibid. 20.

26



9. Analys

I detta avsnitt presenteras analysen av Johannes av Korsets idéer om människans väg till ett

förändrat förhållande till världen med Hartmut Rosas begreppsvärld som utgångspunkt.

Analysen struktureras tematiskt vilket gör att svaren på de identifierade forskningsfrågorna

växer fram ur dialogen allteftersom. En kortare summering med utgångspunkt från

forskningsfrågorna görs i slutet.

9.1 Om nattens och alienationens roll

Både Rosa och Johannes av Korset sätter relationen till världen i centrum, och båda två

beskriver hur människan upplever det då relationen till världen tycks brusten. Rosas

förståelse av alienation som relationslös relation och en upplevelse av en stum och död värld

kan till viss del kännas igen i Johannes av Korsets idéer om natten, och nedan följer en

jämförelse av dem. Det första tecknet på att man har inlett resan i sinnenas natt är enligt

Johannes att “man inte längre finner glädje och tröst varken i himmelska eller jordiska

ting”.101 Stinissen beskriver det som att det som tidigare skänkte glädje nu lämnar en känsla

av tomhet, och att man har intrycket av att man förlorat sin tid och missat det väsentliga.102

Rädslan som då uppstår gör oss enligt Stinissen aggressiva, inte bara mot Gud och varandra

utan även mot tingen, situationen och världen.103 Hur glädje utbytts mot tomhet och en känsla

av förlust liknar därmed det alienerade tillstånd Rosa beskriver, och Stinissens beskrivning av

hur nattens tillstånd är ett aggressivt tillstånd påminner till stor del om Rosas

förfogbarhetsinriktade förhållningssätt till världen. Därmed finns det flera övergripande

likheter mellan deras respektive syn på hur en brusten relation till världen tar sig uttryck.

Upplevelsen av natten tar sig dock främst melankoliska uttryck enligt Johannes, vilket inte

Rosa menar på att alienationen nödvändigtvis gör. För Rosa kan alienationen ta sig uttryck i

såväl depression som utbrändhet och andra psykiska problem, men han ser också att

alienationens följder har mer genomgripande följder på systemnivå och därmed inte bara är

ett problem på individnivå. Johannes å sin sida ser natten främst som ett personligt mörker.

Vidare menar Johannes att det finns melankoliska tillstånd eller depressioner som inte

nödvändigtvis är fruktbara utvecklingsfaser och därmed inte kan ses som den natt han

beskriver, även om exempelvis Stinissen menar på att människan i större utsträckning själv

103 Ibid 115.
102 Wilfrid Stinissen, Natten är mitt ljus (Tågarp: Karmeliterna, 1990) 15.
101 Johannesson, Thérèse och Martin, 191.

27



kan välja hur hon vill förstå sina lidanden.104 Utgående från Rosas förståelse av alienation och

Johannes av Korset syn på natten finns det således tillstånd i en människas liv då hon drabbas

av missmod och melankoli, och dessa tillstånd skulle kunna utlösas av en upplevelse av vad

Rosa kallar alienation. Hon kan då, utifrån Johannes tankar, i vissa fall välja att respondera på

den känslan genom att se det som en startpunkt på en andlig resa. På liknande sätt formulerar

sig även Rosa, då ett alienerat tillstånd i vissa fall kan framkalla ett sökande efter resonans.105

Men alienation leder inte nödvändigtvis till missmod och depression, och även om det gör det

är det inte säkert att människan är kapabel att se det som startpunkten på en inre resa mot ett

nytt förhållande till världen. Den moderna människan tycks enligt Rosa ha inställningen att

hon själv ska lösa situationen av att uppleva sig alienerad, oftast genom att ständigt hålla sig

sysselsatt, vilket då istället förstärker förfogbarhetens makt över henne.106 På liknande sätt

beskriver Matthew en svårighet i att människan i samtiden tycks allt mer benägen att fly när

hon möter svårigheter, och att då gå in i och härda ut i natten tycks vara allt svårare.107

Det som dock främst tycks skilja Johannes av Korset från Rosa är hans betoning på natten

och dess lidande som en nödvändighet. Som nämndes ovan är lidandet och resan mot nada

gott för Johannes, och det slutliga tillintetgörandet handlar inte om att själen förstörs utan om

att den töms på innehåll för att lämna plats åt Gud.108 På liknande sätt menar Johannesson i

luthersk tradition att resan får människan att inse att hon själv inte är Gud och inte förmår

göra något på egen hand vilket leder till förtröstan.109 Därmed för natten enligt Johannes in

människan på en färd in i sanningen om henne själv och sin egen otillräcklighet, där natten

till slut blir en plats för förvandling. Natten, oavsett dess ursprung, kan alltså var en

startpunkt för resan mot förvandling. För Rosa däremot är alienationen inget gott i sig, även

om den som tidigare nämnt kan leda till en längtan efter resonans. Alienationen är främst

symptom på ett brustet och felaktigt förhållande till världen, och Rosa utvecklar ingen idé om

att upplevelsen av alienation är ett nödvändigt kriterium för att kunna upprätta

resonansrelationer. I vissa fall kan alienationen, sedd då som möjligheten att undvika skadliga

resonanta relationer, vara positiv. Men då Rosas alienationsbegrepp får större samhälleliga

konsekvenser än Johannes individcentrerade natt-begrepp ser Rosa inte alienationens

nödvändighet på samma sätt. Vad han istället gör är att han försöker formulera vilka sociala,

109 Johannesson, Thérèse och Martin, 171.
108 McGinn, Mysticism in the golden age of Spain 1500-1650, 283.
107 Matthew, Gud berör och förvandlar, 152.
106 Rosa, Resonance, 191.
105 Se avsnitt 7.5 om Relationen mellan alienation och resonans
104 Johannesson, Thérèse och Martin, 193.

28



individuella och kulturella processer som föder det alienerade tillståndet för att kunna hitta

verktyg att undvika det. Johannes däremot lägger inte alltför stor vikt vid vad som orsakar det

nattliga tillståndet utan fokuserar främst på dess renande och förvandlande potential.

9.2 Om egenaktivitetens roll

Som beskrevs i avsnittet ovan är mötet med natten för Johannes ett tillfälle då människan kan

välja att se det som en startpunkt på en förvandlande resa, och således finns det ett mått av

egenaktivitet i hans tankar. I detta avsnitt utvecklas Johannes syn på människans

egenaktivitet, och därefter jämförs dessa tankar med Rosas idé om människans gensvar och

egenaktivitet i en resonansrelation.

En första utgångspunkt som Johannes tar som en mindre självklarhet är att människan måste

längta efter Gud. Finns inte denna längtan blir inte heller den väg han beskriver förståelig

eller framkomlig.110 Detta kan jämföras med det första elementet i Rosas resonansteori när

människan nås och berörs av något eller någon. Sker inte denna beröring och upplever hon

inte att något eller någon kallar på henne, kan hon heller inte gensvara med en egenaktivitet

och detta tycks således Johannes stämma in i. Men som Stinissen skriver kan människan

sällan höra den stilla, kallande rösten när det dånar i själen.111 Här tillför han en nyans som

Rosa till viss del saknar i sin resonansteori. För Rosa är livet i det rasande stilleståndet präglat

av förfogbarhet och alienation, men han menar att om människan förhåller sig till världen

annorlunda kan hennes relationer präglas av resonans. Löftet om resonans, känslan av

icke-alienation, tänker Rosa ska väcka längtan till ett nytt förhållningssätt. Vad Stinissen, och

Johannes, menar är att människan först måste längta efter Gud och aktivt hjälpa själen få ro,

för att därefter kunna låta sig beröras. De så kallade långsamhetsoaser och avsiktliga

bemödanden Rosa nämner som retardationselement som motstånd till tillvarons acceleration

kan i dessa fall vara verktyg att ta till i sökandet efter själens ro, och dessa återfinns i flera

kristna traditioner med exempelvis pilgrimsvandringar och retreater. Till viss del kan dock

insikten om tystnadens betydelse ses återspeglas hos Rosa då han nämner mystiker och

klosterrörelser som exempel på personer och platser med möjlighet till djupa resonanta

upplevelser, just på grund av deras möjlighet till tystnad.

111 Stinissen, Natten är mitt ljus, 110.
110 Matthew, Gud berör och förvandlar, 36.

29



Den främsta egenaktiviteten hos Johannes handlar om den inre kampen mot de sinnliga

begären (gustos/apetitos). Uppmärksamheten riktas mot just begäret, för Johannes menar att

om det blir oordnat snärjer det ihop sig runt sig självt och kväver människans öppenhet för

den andre och “hängivenheten för hennes ägande fyller hjärtat”.112 Matthew beskriver det

som att om man lever efter sinnlig tillfredsställelse och emotionella begär hålls människan

fast i en “turist-tillvaro” där hon gör mer och mer men upplever mindre och mindre.113 Här

ses återigen kopplingar mellan Johannes tankar om sinnenas natt och Rosas alienerade

tillstånd, där devalveringen av platser och upplevelser återkommer hos Matthew. Det

oordnade begäret menar Johannes orsakar en växande trötthet, ängslan, förvirring,

skuldkänsla och slutligen oförmåga att göra något åt saken.114 Gensvarar människan inte på

insikten att Gud kallar henne kan hon således tillslut förlora sig i de oordnade begären. Vad

Johannes eftersträvar är nada, alltså intet, och det är förmågan att till allt som riskerar att

binda och förslava henne kunna säga “Nej, jag behöver inte det där. Jag behöver Gud”.115

Denna process symboliserar han med bestigningen av ett berg, där människan i varje vägskäl

har möjlighet att följa vägen som skyltar nada. Vid varje vägskäl kan hon lyssna in det som

kallar på henne och gensvara, och genom processen tömmer så människan de inre grottorna

och ger Gud möjlighet att fylla dem. Denna asketiska hållning kan ses stå i skarp kontrast till

Rosas samtidsbeskrivning av konsumismens logik där människans begär riktas till objekten,

och till den konkurrens om resurser som Rosa målar upp som den moderna individens

drivkraft. På så sätt stämmer alltså Johannes in i Rosas samtidskritik. Det bör dock tilläggas

att Johannes trots hans ibland tuffa askes och hårda ord om det kroppsliga menar att kroppen

och känslorna utgör en rik välsignelse när de är på sin rätta plats, men att de har en tendens

till att ta öve. Det ska också påpekas att Johannes inte är ensam i den kristna traditionen om

att kritisera människans ytliga begär, och hos exempelvis både Hagman och Spalde

återkommer konsumism-kritiken. Vidare beskriver Stinissen hur den katolska mystikern

Adrienne von Speyer går i linje med Johannes uttömmande av grottorna och uttrycker att

människan bör tömmas och stå till förfogande när Anden kallar, vilket alltså vänder på Rosas

förfogbarhetsbegrepp.116 Istället för att människan strävar efter att förfoga bör hon alltså

sträva efter att kunna förfogas, vilket således är i linje med vad Rosa förespråkar.

116 Stinissen, Natten är mitt ljus, 92.
115 Ibid. 78.
114 Ibid. 76.
113 Ibid. 81.
112 Matthew, Gud berör och förvandlar, 74.

30



För Johannes kan dock även den sinnliga askesen och det religiösa strävandet leda fel, i

meningen att människan själv försöker förfoga över sin utveckling.117 Den andliga glädjen

och trösten kan då i sig själv bli en avgud. Johannes varnar ofta för övermod och arrogans när

människor tycker de är duktiga kristna, och beskriver hur de blir bedrövade när de tycker de

är dåliga. Men människan kan inte gudomliggöra sig själv, och Johannes menar att nattens

renande vandring tvingar henne att till slut inse det och omfamna korset.118 Den överdrivna

sinnliga och andliga strävan identifierar även Stinissen då han beskriver människans begär

som pilar hon skjuter iväg som genomborrar det hon åtrår, och att det tycks ligga något

mördande i hennes sätt att begära.119 Jakten efter förfogbarhet verkar således utifrån Johannes

beskrivning ha makt att infiltrera även det andliga begäret, vilket ligger i linje med det som

Rosa beskriver som det förfogande tänkandets totalitära makt. Om och när människan väljer

att börja vandra på vägen mot nada kan därför lockelsen till ett fullständigt förfogande över

resan vara än större i samtiden, utifrån att det tycks ha funnits där redan innan modernitetens

intåg. På många sätt enas alltså Johannes och Rosa i sin kritik av det överdrivna begäret att

försöka förfoga över sin tillvaro.

Vad Johannes förordar är att inta både ett aktivt och passivt förhållningssätt. Aktivt i den

meningen att människan försöker göra det Gud ger henne att göra genom att lyssna till

honom, och passivt på så sätt att hon accepterar och bejakar det som händer.120 På samma sätt

menar Matthew att egenaktiviteten har två tyngdpunkter, den ena då människan tar egna steg

mot mötet och den andra då hon håller sig ur vägen.121 Det återkommande bejakandet för

människan på vägen mot nada genom den dunkla natten. Egenaktiviteten hos Johannes som

beskrivits ovan är alltså i större utsträckning en process som tar tid, till skillnad från hur Rosa

formulerar människans gensvar i en resonansrelation där gensvaret oftast är mer momentant,

vilket även återspeglas i deras respektive syn på hur beständig människans förvandling är

vilket diskuteras nedan. Det finns också en spänning gentemot Rosas resonansteori i vilken

han betonar att människan måste vara så pass stängd att hon kan tala med en egen röst som

gensvar på det som kallar och berör. Är människan alltför öppen kan allt beröra henne och

integriteten försvinner vilket för med sig att hon mister möjligheten att påverka den andre och

således även möjligheten till en fullständig resonansrelation. Vad Johannes däremot menar är

121 Matthew, Gud berör och förvandlar, 70.
120 Stinissen, Sann människa, 163.
119 Stinissen, Natten är mitt ljus, 11.
118 Ibid. 225.
117 Johannesson, Thérèse och Martin, 189.

31



att det under vandringen mot nada sker en gradvis upplösning av den egna viljan och det

egna begäret. I detta avseende blir det en tydlig skiljelinje mellan Rosas sekulära perspektiv

på identitetsskapande och Johannes av Korsets kristna perspektiv. För Johannes innebär

upplösningen av det egna jaget och skapandet av utrymme för Gud att fylla till att människan

blir mer sig själv, då hon ytterst är skapad till Guds avbild och skapad för att helt uppfyllas av

Gud. Upplösningen av jaget skapar möjligheter att se Gud i allt annat skapat. För Rosa

däremot innebär en radikal öppenhet och ett återkommande bejakande att människan förlorar

sin egen röst och är ännu mer utelämnad till en situativ identitet.122

9.3 Om det oförfogbara
Viss del av vandringen mot Gud och mot ett förändrat sätt till världen styr alltså människan

över själv, men Johannes är likväl medveten om att initiativet först och främst är Guds och att

människans roll är begränsad. I dikten Levande Kärlekslåga exemplifieras detta med att Gud

är den som ständigt föregriper, initierar, ger, förvandlar etc.123 Johannes skriver att “om själen

söker Gud, söker hennes älskade henne mycket mer”.124 Men det oförfogbara elementet i att

vara beroende av den andre är också i stor utsträckning förknippat med mörker och

svårigheter för Johannes, och potentiellt görs resan än svårare för den som i vår tid vill

vandra Johannes väg men är formad i förfogbarhetens kultur. I detta avsnitt jämförs Johannes

och Rosas syn på oförfogbarhetens roll i den goda relationen till världen och dess

konsekvenser.

Oförfogbarhetens mörker tar sig uttryck på ett par olika sätt på vägen genom natten. Det

första sättet är att uppgivandet av kontroll i sig är en utmaning för människan. Stinissen

beskriver det som att en en viktig del i reningens kris är att ge upp självbestämmanderätten

och kapitulera inför Gud.125 Kapitulationen medför enligt Stinissen att människan inte längre

kännetecknas av planerande utan istället “inväntar svar från visheten”126, då planerandet är en

form av försvar och ett sätt att utöva kontroll. Men nattens mörker frestar människan att vara

rädd för att säga “ja” till en enkelriktad stig som kan sluta i ödemarken. Matthew skriver att

kunskap och kontroll må vara goda saker men ytterst är människan kallad att lovprisa det hon

inte känner till, någon hon inte kan kontrollera.127 Ovan som den moderna människan är vid

127 Matthew, Gud berör och förvandlar, 123.
126 Ibid. 45.
125 Stinissen, Natten är mitt ljus, 43.
124 Ibid. 59.
123 Matthew, Gud berör och förvandlar, 47.
122 Rosa, Acceleration, modernitet och identitet, 94.

32



oförfogbarhet skrämmer den henne. Det blir därmed en kamp inom henne, och här ses

återigen hur Johannes av Korsets tankar via Stinissen och Matthew går i linje med Rosas

kritik av samtidens jakt på förfogande. Rosas analys av förfogbarhetens makt och roll i

samtiden belyser dock mer djupgående strukturella komponenter som varken Johannes eller

hans uttolkare gör. Det som dock främst skiljer dem åt är att Johannes i stor utsträckning

utgår från att Gud är den enda som ytterst kan skänka människan frälsningens gåva och att

oförfogbarheten därmed blir ett sätt för människan att inse att hon inte är Gud och behöver ha

sin tilltro till honom. Rosa å sin sida kritiserar den överdrivna jakten på förfogbarhet främst

utifrån dess konsekvenser för människan och världen. Men samtidigt betonar de båda att

oförfogandet är en betydande del av det transformativa mötet, Johannes utifrån inväntandet

av Guds beröring och Rosa utifrån resonansens inkompatibilitet med det fullständiga

förfogandet.

Ett andra sätt mörkret tar sig uttryck på i den passiva natten är att den i hög utsträckning

präglas av känslor av övergivenhet.128 Oförfogbarheten leder till att människan utelämnas att

invänta Guds gensvar, och denna väntan fylls lätt av tvivel och mörker. Detta har

anknytningar till Rosas tanke om hur den andre i en resonansrelation måste upplevas

halvförfogbar. Nåbarheten hos den andre får inte vara helt omöjlig, men inte heller helt

förfogbar. Vad Johannes beskriver är dock ett tillstånd då Gud upplevs frånvarande och inte

nåbar, vilket i Rosas teori skulle utesluta möjligheten till en resonansupplevelse.

Oförfogbarheten präglas därmed både av en kamp mot det inre begäret till kontroll vilket

beskrevs ovan, men också av det mörker som uppstår då människan övervinner sitt

kontrollbehov och sträcker sig ut men upplever att hon inte möts av någon som tar emot

henne. Hos Rosa får denna upplevelse inget större utrymme då hans fokus främst är på den

överdrivna förfogbarheten och världens undflyende till följd av den. Som Christoffersen och

Gregersen visar talar Rosa om risk främst utifrån ett perspektiv av resonansens

oförfogbarhetsvillkor - dock inte med existentiella insatser.129 Risken som uppstår när

människan i genuin längtan söker sig ut i det okända och mörker som då kan infinna sig

behandlas inte. Johannes kamp och vandring å sin sida manar henne att hålla ut, men som

beskrevs tidigare så tycks människan ha allt svårare att stanna i nattens mörker.

129 Christoffersen & Gregersen, “Resonance, risk and religion: Gerd Theißen and Hartmut Rosa on religious
resonance”.

128 McGinn, Mysticism in the golden age of Spain 1500-1650, 280.

33



Om människan härdar ut genom natten och möts i sin längtan av Gud, är även det ett tillfälle

som präglas av oförfogbarhet. Johannes beskriver närvaron som ett möte med en förnimbar

närvaro inifrån, men närvaron fördunstar om han försöker beskriva den.130 Han talar om en

vänskap som är lika genomträngande som ljuset men alltför subtil för att kunna gripas.131

Texterna som beskriver detta möte är således präglade av ett apofatiskt språk, och Johannes

insisterar på att mystik kunskap inte skapas aktivt av intellektet utan är en ren gåva som

ingjuts i det passiva intellektet.132 Johannes beskrivning av mötet liknar därmed Rosas

beskrivning av resonansupplevelser som att de har karaktären av en gåva. Johannes texter om

mötet har också likheter med Rosas beskrivning av den ideala resonanta upplevelsen som

tömd på begär då den bär fullheten inom sig. Det är samtidigt svårt att göra jämförelser då

Rosa främst beskriver mer vardagliga resonanta upplevelser, medan Johannes beskriver mötet

med vad han anser är det yttersta varat självt och att språket blir därefter. Däremot kan man se

att även om Johannes använder ett apofatiskt språk tycks han ändå kunna peka på att

människans transformation, både på vägen mot mötet och i mötet självt, sker i en viss

riktning vilken beskrivs i nästa stycke. Rosa å sin sida menar på att ett av transformationens

kännetecken i en resonansrelation är att den är oförfogbar och att människan således inte i

förväg kan veta hur mötet kommer påverka henne. Dessutom är detta oförfogbara element

viktigt då det gör att resonansen inte går att ackumulera, lagra eller instrumentellt stegra och

därmed är inkompatibelt med samhällets jakt på förfogbarhet. Återigen synliggörs här

skillnaden mellan Rosas syn på resonans som något momentant och Johannes av Korsets syn

på mötet som slutmålet en resa.

9.4 Om människans och världens förändring

För både Johannes av Korset och Hartmut Rosa är målet med deras strävan ett nytt

förhållande till världen som får konsekvenser utanför individens eget liv. I detta avsnitt

jämförs deras syn på det nya förhållandets transformativa potential på ett personligt och

samhälleligt plan, och därefter diskuteras med hjälp av samtida teologer mystikens potentiella

samhällskritik utifrån Rosas samtidsbeskrivning.

För Johannes av Korset är den absoluta tilltron till Gud och den fullständiga unionen med

honom och hans vilja slutmålet för hans och varje människas resa. Vad detta skapar är ett nytt

132 McGinn, Mysticism in the golden age of Spain 1500-1650, 255.
131 Ibid. 112.
130 Matthew, Gud berör och förvandlar, 27.

34



förhållningssätt till världen som präglas av en ny blick på både sig själv, det som finns och

det som sker. Johannes talar om att den uppvaknade själen känner tingen genom Gud snarare

än Gud genom tingen,133 och om att den sanna skönheten och meningen med Guds skapelse

förstås utifrån att de är manifesteringar av Guds kärlek.134 Stinissen beskriver det som att när

människan förenats med sitt centrum genomgår hon en transubstantiation. Hon behöver aldrig

mer söka Gud utan ser Gud i allt runtomkring, och den ende som är blir närvarande i allt.135

Genom att hon söker Kristus i sitt inre blir det ofrånkomligt att hon möter honom i mötet med

den andre, och kan således därför ta emot det som händer och de hon möter som en gåva.136

Vidare skriver Stinissen att tro och kärlek ersätter det mänskliga planerandet, inte i betydelsen

av att hon inte längre tänker själv utan att själva tänkandet sker i beroende av Gud.137 Hennes

person är så rotad och förankrad i Gud att det som stormar i omvärlden inte förmår föra

henne på villovägar, och detta kan ställas i kontrast till den flyktiga identitet Rosa beskriver

präglar den moderna människan. Som nämndes tidigare finns alltså en tydlig bild av vad

människans transformation leder till; ett liv präglat av tro, hopp och kärlek i fullständig

överlåtelse till Gud med en ny blick och ett nytt förhållande till världen. Det är ett nytt

tillstånd människan befinner sig i.138 Det ska dock påtalas att vad Johannes beskriver är ett

slutmål där människan helt förvandlats, och han gör det både med insikten om att vägen är

möjlig att vandra men också att alla inte nödvändigtvis når hela vägen fram.

För Rosa i sin tur är målet definierat av ett förhållningssätt till världen som är öppet för

resonans, men utan att varken vilja eller kunna definiera det mer än så. Ögonblicken av

resonans är fyllda av längtan och samhörighet och kan ses innehålla ett löfte om ett annat sätt

att förhålla sig till världen, men det tar samtidigt inte bort de mellanliggande ögonblicken av

främlingskap.139 Som nämndes tidigare är Rosas resonans främst momentan och till skillnad

från Johannes tankar inte ett nytt tillstånd. Till viss del dock kan flera element från Johannes

beskrivning av det förvandlade livet kännas igen; den nya blicken, att stå öppen för att ta

emot den andre samt att ha ett större mått av oförfogbarhet i livet, och alla dessa ger större

möjligheter för en människa att uppleva resonans. Många av förutsättningar är således

snarlika, men utifrån Rosas fjärde kriterium för resonans, att den och dess följder är

139 Rosa, Resonance, 185.
138 Matthew, Gud berör och förvandlar, 56.
137 Ibid. 175.
136 Stinissen, Sann människa, 205.
135 Stinissen, Natten är mitt ljus, 136.
134 Ibid. 249.
133 Ibid. 312.

35



oförfogbara, varken vill eller kan han beskriva hur ett resonant liv ser ut. På så sätt skiljer han

sig från Johannes. Vad han däremot betonar är att ett sådant liv står i bjärt kontrast till ett liv

präglat av förfogbarhet och konkurrens, vilket alltså kan ses ligga i linje med det Johannes

talar om.

Johannes av Korset levde i en tid när den mesta andliga utvecklingen var fokuserad på

människans personliga relation till Gud.140 Han lutade sig i sin tanke om gudsrikets närvaro

starkt mot bibelverserna i Luk 17:21 och 1 Kor 3:16, där gudsriket står att finna inom

människan. Men trots detta visar Johannes att människans förvandling inte är tänkt att stanna

där utan kommer såväl kyrkan som världen till gagn. För det totala beroendet av Gud öppnar

upp henne mot världen, och efter att hon upptäckt gudsriket inom henne är hon kallad att gå

ut i världen.141 Han betonar att “...ju mer hon älskar desto mer längtar hon också efter att

denne samme Gud blir älskad och ärad av alla. Och ju mer hon längtar efter det desto mer

verkar hon för det, både i bönen och i alla andra nödvändiga och för henne möjliga

övningar“.142 Johannes mystika väg hjälper således människan att, likt Berrigan beskrev det

ovan, dö från sitt eget för att se lidandet i världen och få kraft att göra något åt det. Rörelsen

inåt blir en rörelse utåt, där såväl individen som kyrkan sätts in i den större berättelsen där

Gud slutligen är den som råder över historien. Här kan paralleller dras till det Hübner beskrev

som att hoppet gestaltas genom livsföringar som vittnar om att Gud agerar och gensvarar på

skapelsens rop. Genom att leva ett liv som präglas av Guds gensvar kan kyrkan påverka

världen. Precis som Spalde, Strindlund och Hagman uttrycker det ses förändringen främst ske

inifrån, med potential att förändra världen.

I detta blir en aspekt av skillnaden mellan Rosas sekulära och Johannes konfessionella

perspektiv tydligt, där Rosa i sin teori inte diskuterar någon form av evangelisation av hans

resonans-begrepp och inte heller inbegriper någon form av transcendent verklighet med

möjlighet att påverka historien. Målet för Rosa är samhällets förvandling för dess egen skull

utifrån de enorma utmaningar samhället står inför. Därför ser han att även om människor har

möjlighet att påverka varandra kommer inte resonans-begreppets förvandlande kraft främst ur

ett nedifrån-perspektiv utan det måste även komma ur ett uppifrån-perspektiv. Att som

individ förändra sitt förhållande till världen är inte tillräckligt, utan för att komma till bukt

142 Johannesson, Thérèse och Martin, 227.
141 Ibid. 131.
140 Stinissen, Natten är mitt ljus, 79.

36



med samtidens utmaningar krävs också institutionella reformer.143 Det han gör genom att han

ser sitt begrepp som både ett deskriptivt och normativt begrepp är att han möjliggör ett nytt

sätt att kunna tala om “det goda livet” även i politiska samtal och i diskussioner om det

gemensamma goda. Genom att kunna hänvisa till försök att skapa möjligheter till resonans,

och att således försöka ge människor möjlighet att på riktigt leva goda liv, skulle både

politiska och ekonomiska beslut kunna motiveras på ett sätt som tidigare inte var möjligt.

Han argumenterar bland annat för införandet av basinkomst utifrån att det har potential att

skapa resonanta relationer till både människors sysselsättning, hennes medmänniskor, och till

synen på pengar och tillväxt i stort.144 Varje beslut behöver således inte fattas enbart utifrån

ekonomiska och resultatinriktade ramar, utan skulle kunna innefatta mått av oförfogbarhet.

För Rosa sker det således en simultan rörelse mot ett nytt sätt att förhålla sig till världen, både

individuella uppvaknanden och institutionella förändringar som stödjer istället för motarbetar

detta nya förhållningssätt.

9.5 Sammanfattning av forskningsfrågorna

Här följer en kortare sammanfattning där var och en av de identifierade forskningsfrågorna

besvaras utifrån ovanstående resonemang. Resultaten diskuteras sedan i nästföljande stycke.

1. Vilka likheter och skillnader finns mellan Rosas förutsättningar för att skapa resonans och

Johannes av Korsets tanke om vägen mot rening och förvandling?

I sin grundstruktur kan flera gemensamma element identifieras och både Rosas beskrivning

av alienationsupplevelsen och resonansens fyra karaktärselement (beröring, gensvar,

transformation, oförfogbarhet) har tydliga paralleller hos Johannes av Korset. De skiljer sig

dock åt i den mening att Johannes i större utsträckning betonar nattens och lidandets

nödvändighet och renande potential, medan Rosa främst ser det alienerade tillståndet som

något som ska undvikas och som kommer till andra uttryckssätt än ett personligt mörker.

Johannes beskriver också hur det oförfogbara elementet, då människan sträcker sig ut efter

den andre och inväntar beröring, ofta kan präglas av oro och mörker vilket inte Rosa

utvecklar på samma sätt. För Rosa är den mänskliga integriteten väldigt viktig för att kunna

ha en resonant relation då ett mått av slutenhet krävs för att kunna undvika ett tillstånd då hon

berörs av allt och slutligen förgås. Integriteten är också en viktig komponent i Rosas teori om

identitetsskapande. För Johannes å sin sida är målet den totala överlåtelsen, där ens egen vilja

144 Ibid. 439.
143 Rosa, Resonance, 436.

37



är helt i enhet med Guds. Det uppnås genom det konstanta bejakandet, där det egna

självständiga gensvaret visserligen är viktigt, som slutligen leder till att gränsen till det egna

jaget suddas ut. I Johannes tanke medför dock denna förening inte att människan förgås, utan

att hon blir helt och fullt sig själv i Gud. Den egna öppenheten och tillintetgörandet gör henne

mer förankrad. Vidare skiljer de sig även i deras förhållande till människans gensvar då det

för Rosa är ett momentant gensvar medan det för Johannes är en mycket längre process med

flera mindre gensvar som leder fram till ett i slutändan fullständigt överlämnande. Slutligen

ses också skillnader hur de båda ser på transformationens riktning, där Rosa hävdar att

transformationen är konstitutivt öppen och Johannes menar på att transformationen för en i en

mer tydlig riktning närmare Kristus.

2. Kan den öppenhet mot världen som Johannes av Korset förespråkar som den kristna

mystikens slutmål ses vara det förhållande till världen Rosa förordar och i så fall på vilka

sätt?

Det som framförallt förenar Johannes av Korset och Hartmut Rosa är öppenhetens centralitet

och dess nödvändighet för att kunna ta emot världen som en gåva. För Johannes betyder

öppenheten mot Gud, och målet att helt förenas med Kristus, möjligheten att kunna möta Gud

överallt i allt som möter en människa. På liknande sätt menar Rosa att öppenheten, och

därmed nåbarheten, är ett annat förhållningssätt till världen än det aggressionsmodus som

annars präglar den moderna människan vilket möjliggör resonansupplevelser. Till viss del

skiljer de dock sig åt genom att Johannes i större utsträckning talar om den förvandlade

människan och hennes öppenhet mot världen som ett tillstånd, medan Rosa å sin sida betonar

att öppenheten och nåbarheten främst får uttryck i momentana upplevelser. De skiljer sig

också åt i att Johannes beskriver en mer radikal öppenhet, vilket beskrevs i fråga 1. Denna

fråga belyser tydligt de skillnader mellan ett sekulärt och konfessionellt förhållningssätt som

präglar hela denna studie, där närvaron av en transcendent verklighet i Johannes fall får

djupgående konsekvenser.

3. Hur kan Rosas samtidsbeskrivning av en kultur präglad av förfogbarhet och alienation

påverka förutsättningarna för den kristna mystikens erfarenhet?

På flera sätt tycks den moderna människan ha dåliga förutsättningar att kunna påbörja och

slutföra den resa som Johannes talar om. I det rasande stilleståndets tid har den tystnad som

krävs för att höra hur något kallar på människan svårt att infinna sig, även om den kristna

traditionen som Rosa påtalar har praktiker som hjälper till att sakta ner tillvarons acceleration

38



och brus. Accelerationen och ombytligheten gör även människan sämre rustad att härda ut i

det Johannes talar om som nattens prövningar. Det största hindret tycks dock ligga i

förfogbarhetens totala makt över människan då den både försvårar för henne att vandra

Johannes försakande väg, och lockar henne till kontroll över sin resa. Till viss del kan dock

den moderna människans upplevelse av alienation och tillvarons meningslöshet ses som en

möjlighet, då den möjliggör för henne att längta efter att lyssna efter en ny röst i sitt liv.

4. Hur kan denna samtidsbeskrivning bredda förståelsen av den kristna mystika

livshållningens potential som motståndskraft och samhällskritik?

I Johannes av Korsets väg mot nada finns en tydlig askes där begären efter objekt och ytliga

ting ersätts av begäret av Gud, och i det finns det ofrånkomligen en skarp kritik mot den

rådande konsumism och konkurrens Rosa beskriver dominerar det moderna samhället.

Johannes av Korset och Rosa möts också i grundprincipen att tillvarons oförfogbara element

bör väga tyngre än egenaktiviteten och kontrollerandet, och Johannes resa beskriver hur

människan kan lära sig att hantera den mörka upplevelse som den fullkomliga

oförfogbarheten kan framkalla. Den mystika livshållningen kan på så sätt ses beskriva hur en

människa uthålligt kan invänta ett gensvar, och genom att göra det stämma in i Rosas

samhällskritik. Johannes visar också på hur den totala överlåtelsen kan skapa en förankring i

en stormig omvärld, och hur ett liv som är inkompatibelt med omvärlden trots allt går att

leva. Vad Rosa belyser är hur den moderna tillvarons institutionella mörker manar människan

att lyssna till en annan röst, och där skriver Johannes av Korset om att det finns en Gud som

möter människan och kan förvandla henne. Vad Rosa också betonar i sin teori och som

Johannes saknar är att förändring bör ske både på ett individuellt och ett strukturellt plan, och

att hans resonansbegrepp är ett verktyg att använda för att nå strukturell förändring i ett

sekulärt samhälle. Den mystika livshållningen kan på så sätt, på grund av den ovannämnda

samstämmigheten, både vara en personlig motståndshandling och genom att kläs i Rosas

språkbruk i viss mån ses som en väg att nå förändring på strukturell nivå.

10. Diskussion

Analysen ovan belyser hur det finns både likheter och skillnader mellan Rosas och Johannes

av Korsets sätt att beskriva en god relation till världen. I vissa fall är det i mångt och mycket

samstämmiga, medan det i andra fall kan vara stora skillnader i både grundantaganden och

konsekvenser. Här nedan följer en diskussion kring de resultat som presenterats.

39



På ett övergripande plan finns alltså det stora likheter mellan Hartmut Rosas och Johannes av

Korsets tankar om vad ett gott förhållningssätt till världen innebär och hur ett sådant liv ser

ut. De enas bland annat i att människan är skapad för goda relationer, att sådana kräver en

öppen blick på världen och att människan i stor utsträckning bör se det som världen ger henne

som en gåva mer än som något att förfoga över. Språket och kontexten skiljer dem åt, men

kring detta kan de enas. Trots att det skiljer drygt 450 år mellan dem tycks de också vara

överens om vad ett gott förhållningssätt inte är. Även om inte Johannes använder begreppen

konkurrens och förfogbarhet beskriver han ett liv som på många sätt är inkompatibelt med

detta, och på så sätt kan de trots sina skillnader stå enade i sin kritik av det senmoderna

samhällets dominerande förhållningssätt. Genom Rosas samhällskritik aktualiseras Johannes

av Korset och den mystika traditionen, inte bara som en kraft för andlig förändring utan också

som indirekt samhällskritik.

Rosas främsta bidrag till diskussionen är att han genom sin samtidsanalys belyser

förfogbarhetens makt över både människan och samhällets institutioner och strukturer, och

hur den makten tar sig uttryck genom exempelvis upplevelsen av alienation. På så sätt kan

han bidra till en förståelse av den föränderliga värld kyrkan befinner sig i, och som Johannes

skriver kan även det andliga livet präglas av kontrollbegär. Kanske kan Rosas analys då

underlätta för individer och kyrkor att få syn på hur förfogbarhetens makt sipprat in i dess liv.

Rosas betoning av transformationens oförfogbara element kan tjäna som en påminnelse till

den som Johannes beskriver försöker ta kontroll över sin andliga resa, och som i alltför stor

utsträckning fäster blicken på resultaten av sina ansträngningar. Det oförfogbara elementet

kan också, i sin egenskap av att vara en motkraft till modernitetens stegring och

ackumulering, tjäna som en riktningsgivare för det inkompatibla liv Hagman med flera

eftersträvar. Rosas resonansteori och samtidsbeskrivning kan också bli ett sekulärt språk att

klä en konfessionell strävan efter en förändrad värld i, vilket Hübner är inne på i sin

forskning. Johannes av Korset i sin tur kan berika Rosas resonansbegrepp främst genom sitt

vittnesbörd av vad ett liv som söker en yttersta djupresonans innebär. Det som utmärker

Johannes är att hans resa belyser hur sökandet inte är bekymmersfritt utan ofta innehåller det

djupaste av mörker och därmed kan ses både bekräfta och fördjupa Rosas idé om

oförfogbarhetens nödvändighet. Johannes och den mystika traditionen i stort kan även tjäna

som en viktig påminnelse om hur människans inre behöver tystnad för att höra hur någonting

kallar på henne.

40



Att Rosa och Johannes av Korset kommer ur olika sammanhang blir dock tydligt på flera sätt.

Den transcendenta verklighet Johannes talar om är inte närvarande i Rosas teorier, och

således rör de sig redan från början i olika verkligheter. Detta gör att vissa skillnader dem

emellan framträder tydligare än andra, och i detta tjänade begrepps- och diskursanalysen en

viktig roll i att urskilja skillnader och likheter. Johannes av Korsets resonemang om hur

människan finner sin yttersta identitet i Gud, hans tanke om lidandets nödvändighet och hans

bild av det nya förhållningssättet som en ny tillvaro är djupt präglade av hans kristna

förståelse av en närvarande transcendent verklighet. Det transcendenta elementet gör att han

på flera sätt fördjupar och expanderar Rosas tankar, medan de utifrån Rosas sekulära diskurs i

mångt och mycket är så expanderade de kan vara. Att Rosa trots allt ser de religiösa

traditionernas kapacitet att skapa resonans, och då i synnerhet de monastiska och mystika

traditionerna, vittnar om att en ytterligare fördjupning skulle vara intressant där de religiösa

praktiker som Johannes av Korset menar är vägvisare för ett gott liv, så som exempelvis

kontemplativ bön, skulle kunna studeras i dialog med Rosa.

Vidare finns det aspekter som studien genom sitt avgränsade syfte inte berör. Framförallt

berör detta skillnaderna mellan nedifrån- och uppifrån-perspektiv vilket diskuterats i

anslutning till hur ett nytt förhållningssätt kan förändra världen. En fördjupad analys av hur

den kristna gemenskapen, lokalt och globalt, skulle kunna vara bärare av en sådan förändring

hade berikat diskussionen ytterligare. För en sådan analys hade exempelvis Stanley Hauerwas

tankar om kyrkan som dygdformande gemenskap varit aktuella.

11. Avslutning

För att återknyta till studiens inledande frågeställning kan dialogen mellan Johannes av

Korset och Hartmut Rosa på flera sätt berika samtalet om kyrkans och den enskildes

förhållande till omvärlden. Studien har lyft hur Rosas samtidsbeskrivning synliggör

strukturer, samband och förhållningssätt som tycks föra människan och det senmoderna

samhället mot ett allt sämre tillstånd. Redan här tjänar Rosa ett syfte för att bättre kunna

förstå den föränderliga omvärlden. Samtidigt pekar Rosa också ut en annan riktning i vilken

han menar människan bör gå, och på många sätt går denna riktning parallellt med Johannes

av Korsets tankar om ett gott förhållningssätt till världen. Det yttersta målet skiljer dem åt,

men de enas i att människan har möjlighet att förändras och att hon behöver en ny blick på

41



världen omkring sig, en större öppenhet, och ett större mått av oförfogbarhet i sitt liv. Med

Rosas hjälp kan den som vill leva ett sådant liv få syn på de utmaningar i samtiden som

försvårar vägen, och Johannes av Korsets texter talar ytterst om vad ett sådant liv kan

innebära. I en kristen kontext kan således en gemensam läsning av de båda tänkarna visa på

hur ett liv som på många sätt blir en motståndshandling ändå går att leva, och hur en sådan

livshållning har potential att även förändra samhället. På så sätt kan hoppet om ett ljus efter

mörkret bli än tydligare i vår tid.

42



Litteratur

Arborelius, Anders , Allt och intet: Johannes av Korsets liv, Karmeliterna, Tågarp &

Glumslöv, 1991.

Berrigan, Daniel, Motståndets dunkla natt, Forum, Stockholm, 1972.

Christoffersen, Mikkel Gabriel & Gregersen, Niels Henrik , “Resonance, risk and religion:

Gerd Theißen and Hartmut Rosa on religious resonance”, Philosophy, theology and the

sciences 6:1 (2019), 6-32.

Ekedahl, MariAnne, “Att orka i det svåra” i Livshjälp i en orolig tid: själavård i forskning

och beprövad erfarenhet, red. MariAnne Ekedahl (Bromma: Libris förlag, 2020).

Gregersen, Niels Henrik, “Resonant selves in ethical and theological perspective: On

personhood and identity formation”, Dialog 60:4 (2021), 396-408.

Grenholm, Carl-Henric, Att förstå religion: metoder för teologisk forskning, Studentlitteratur,

Lund, 2006.

Hagman, Patrik, Om kristet motstånd, Artos, Skellefteå, 2011.

Hübner, Jörg, “Reich-Gottes-Hoffnung als Auferstehungs-Resonanz: Hartmut Rosas

Resonanzkonzept ins Gespräch gebracht: ein theologisches Experiment”, Evangelische

Theologie 81:3 (2021), 223-236.

Johannesson, Karin, Thérèse och Martin: Karmel och reformationen i nytt ljus, Artos,

Skellefteå, 2018.

Matthew, Iain, Gud berör och förvandlar: Johannes av Korset i nytt ljus, Karmeliterna,

Tågarp & Glumslöv, 2007.

McGilchrist, Iain, The master and his emissary: the divided brain and the making of the

western world, Yale University Press, New Haven, 2009.

43



McGinn, Bernard, Mysticism in the golden age of spain: Vol VI part 2 of The presence of

God: A History of Western Christian Mysticism, The crossroad publishing company, New

York, 2017.

Nelstrop, Louise & Magill, Kevin, Christian mysticism: an introduction to contemporary

theoretical approaches, Ashgate publishing, Farnham, 2009.

Paulsen, Roland, Tänk om: en studie i  oro, Albert Bonniers Förlag, Stockholm, 2020.

Root, Andrew, The congregation in a secular age: keeping sacred time against the speed of

modern life, Baker Academic, Ada, 2021.

Sandel, Michael J., The tyranny of merit: what’s become of the common good?, Penguin

Books, London, 2021.

Spalde, Annika & Strindlund, Pelle, Mystik och politik: befriande kristendom, Argument,

Varberg, 2017.

Stinissen, Wilfrid, Natten är mitt ljus, Karmeliterna, Tågarp & Glumslöv, 1990.

Stinissen, Wilfrid, Sann människa: en bok om skapelse och helighet, Libris, Örebro, 2007.

44


